ΑΣΤΕΡΙΟΥ Κ. ΔΕΒΡΕΛΗ



# Πηδάλιον

## ΜΕΘΟΔΟΣ ΒΥΖΑΝΤΙΝΗΣ ΜΟΥΣΙΚΗΣ

Μουσική, η γλώσσα της ψυχής

ΘΕΣΣΑΛΟΝΙΚΗ 1984

### ΒΙΒΛΙΟΓΡΑΦΙΑ

Αριστοτέλη: α) «Προβλήματα», Λειψία 1879.-

6) «Πολιτικά», Παρίσι 1821.-

γ) «Μεταφυσικά», Λειψία 1886.--

Αριστοξένη: α) «Αρμονικά» (τα σωζόμενα),

6) «Ρυθμικά στοιχεία» (δευτέρου τα σωζόμενα), Βερολίνο

1868.-

Ευκλείδη: α) «Εισαγωγή αρμονικού»,

6) «Κατατομή κανόνος», Λειψία 1895.-

Πλουτάρχου: «Περί μουσικής» (διάλογος), Παρίσι 1877.-

Νικομάχου του Γερασηνού: «Αρμονικής εγχειρίδιον», Λειψία 1895.-

Γαυδεντίου: «Εισαγωγή εις την αρμονικήν», Λειψία 1895.-

Κλεωνίδη: «Εγχειρίδιον περί μουσικής», Παρίσι 1884.-

Πτολεμαίου του Κλαύδιου: «Αρμονικά» (6ι6λία 3), Λειψία 1898.-

Βακχείου του Γέροντος: «Εισαγωγή τέχνης μουσικής», Λειψία 1895.-

Αλυπίου: «Εισαγωγή μουσικής», Λειψία 1895.-

**Αριστείδη Κοϊντιλιανού:** «Περί μουσικής» (τα σωζόμενα), υπό Marcus Meibomius Αμστελόδαμο 1652.—

Χρυσάνθου, Αρχιεπισκόπου του εκ Μαδύτων.

- α) «Θεωρητικόν μέγα της μουσικής», Τεργέστη 1832.-
- 6) «Εισαγωγή εις το θεωρητικόν και πρακτικόν της Εκκλησιαστικής μουσικής», Παρίσι 1821.—

Μισαήλ Μισαηλίδου: «Νέον θεωρητικόν περί της καθ' ημάς Εκκλησιαστικής και αρχαίας Ελληνικής Μουσικής», Αθήνα 1902.–

Θεοδώρου Φωκαέως: «Κρηπίς του θεωρητικού και πρακτικού της Εκκλησιαστικής Μουσικής», Θεσσαλονίκη 1912.—

- Κοσμά του εκ Μαδύτων, Μητροπολίτη Πελαγωνίας. «Ποιμενικός Αυλός», τεύχος α΄ (Σύντομος πρακτική και Θεωρητική διδασκαλία της μουσικής τέχνης), Αθήνα 1897.—
- **Αγαθ. Κυριαζίδου:** «Αι δύο Μέλισσαι» (εν εισαγωγή Συνοπτική και πρακτική μέθοδος της Εκκλησιαστικής μουσικής), Κων/πολις 1906.–
- Κυρ. Φιλοξένους: α) «Θεωρητικόν στοιχειώδες της μουσικής»,
   Κων/πολις 1859...
   β) «Λεξικόν της Ελληνικής Εκκλησιαστικής Μουσκής»,
   Κων/πολις 1868...
- Στοιχειώδης Διδασκαλία της Εκκλησιαστικής Μουσικής, που εκπονήθηκε με δάση το ψαλτήριον από την μουσική επιτροπή του Οικουμενικού Πατριαρχείου κατά το έτος 1883, Κων/πολις 1888.—
- Γ. Παπαδοπούλου: α) «Συμβολαί εις την ιστορίαν της Εκκλησιαστικής Μουσικής», Αθήνα 1890.—
   β) «Ιστορική επισκότηση της Βυζαντινής Εκκλησιαστικής Μουσικής», Αθήνα 1904.—
- Κων. Ψάχου: «Η παρασημαντική της Βυζαντινής μουσικής», Αθήνα 1917.-
- Δ. Παναγιωτοπούλου: «Θεωρία και πράξις της Βυζαντινής Εκκλησιαστικής Μουσικής», Αθήνα 1947.—

Μεγάλη Ελληνική Εγκυκλοπαίδεια, Αθήνα.-

## ΠΡΟΛΟΓΟΣ

Στο βιβλίο μου αυτό, γραμμένο στη δημοτική γλώσσα, την επίσημη πια γλώσσα ολόκληρης της Ελληνικής Επικράτειας, αλλά και με το μονοτονικό σύστημα – για να αγκαλιάσει το πλατύ κοινό και να γίνει κτήμα των πολλών – προσπάθησα να αναπτύξω συστηματικά τη διδασκαλία της μουσικής, γι' αυτό και το χώρισα σε δύο μέρη.

Μέρος Πρώτο: στην προθεωρία αναφέρονται οι θεμελιώδεις έννοιες γένεσης και ανάπτυξης της Αρχαίας Ελληνικής Μουσικής, καταγωγή (ρίζες), προέλευση και η ενδιάμεση εξέλιξη της Βυζαντινής Μουσικής, με θάση την αρχαία, αλλά μέσα στα πλαίσια της ορδοδόξου πνευματικότητας και λατρείας, την Ιερότητα του εκκλησιαστικού χώρου και την έννοια γενικώτερα της αγίας μας Εκκλησίας.

**Μέρος Δεύτερο:** Αναφέρεται συστηματικά στην κύρια θεωρία της Εκκλησιαστικής Βυζαντινής Μουσικής για επιστημονική και συστηματική διδασκαλία, οπουδή και μάθηση των ενδιαφερομένων.

Δεν ξέρω, ούτε και μπορώ να προεξοφλήσω την ευμενή αποδοχή για την τωρινή μου εργασία.

Όσον αφορά την χρήση της δημοτικής γλώσσας, προσπάθησα να αποφύγω τις ακρότητες, που μοιραία ωρθώνονταν μπρός μου σε κάθε στιγμή κι' αυτό, γιατί υπάρχουν ακόμη και ωρισμένες επιφυλάξεις για την όλη δομή της δημοτικής μας γλώσσας.

Σχετικά τώρα με την όλη εργασία μου, δεν φιλοδόξησα κάτι άλλο, παρά μόνο να προσθέσω κι εγώ με τις ταπεινές μου δυνάμεις ένα λιθαράκι στο όλο οικοδόμημα της πατρώας μας Εκκλησιαστικής Μουσικής.

Επικαλούμαι την επιείκεια όλων των αναγνωστών μου και ελπίζω και πιστεύω ότι, άν μη τι άλλο, θα δώσει αφορμή σε άλλους πιο ειδικούς από μένα, να ολοκληρώσουν τα τυχόν κενά, που υπάρχουν στην εργασία μου.

Χριστούγεννα 1980

Ο ΣΥΓΓΡΑΦΕΑΣ ΑΣΤΕΡΙΟΣ Κ. ΔΕΒΡΕΛΗΣ

## ΜΕΡΟΣ ΠΡΩΤΟ ΠΡΟΘΕΩΡΙΑ

Θεμελιώδεις έννοιες γένεσης και ανάπτυξης της Αρχαΐας Ελληνικής Μουσικής. Καταγωγή (ρίζες), προέλευση της Βυζαντινής Μουσικής

«Η Ιστορία της Μουσικής αρχίζει μαζί με την Ιστορία του Ανθρώπου»

## 



## 1. Μουσική

Στην αρχή η λέξη Μουσική είχε έννοια πολύ πλατειά, γιατί σήμαινε κάθε είδος πνευματικής δημιουργίας, που προστάτες της θεωρούνταν οι λεγόμενες Μούσες.

Αργότερα όμως οι Μούσες νομίζονταν ότι προστατεύουν πιό ειδικά ωρισμένες καλές τέχνες συγγενικές αναμεταξύ τους, δηλαδή την ποίηση, την κυρίως μουσική, (που λέγονταν τότε αρμονική) και την χορευτική. Τέλος δε η έννοια της μουσικής περιωρίστηκε σ' ό,τι και μεις σήμερα εννοούμε με το όνομα αυτό.

Σύμφωνα μ' αυτά **Μουσική είναι η τέχνη και η επιστήμη του άσματος.** Γιατί διδάσκει τους νόμους και τους κανόνες, σύμφωνα με τους οποίους συναρμολογούνται οι διάφοροι ήχοι και αποτελούν μελωδία ευχάριστη στην ακοή, ικανή να εκφράσει τις ψυχικές καταστάσεις και τα συναισθήματα του ανθρώπου, χαράς, λύπης, θαυμασμού, θάρρους, ενθουσιασμού κλπ.

Και εφ' όσον μεν ερμηνεύουμε τα συναισθήματά μας με τη φωνή, τότε καλείται φωνητική μουσική, όταν δε τα συναισθήματα αυτά τα ερμηνεύουμε με τα όργανα, τότε καλείται οργανική μουσική.

## 2. Μελωδία και αρμονία

Κάθε μουσική γλώσσα μεταχειρίζεται αρχικά φθόγγους, που έχουν μεταξύ τους κάποια συγγένεια. Η συγγένεια αυτή, που είναι στενώτερη, λέγεται συμφωνία κι' αυτή είναι ο στύλος σ' ολόκληρο το μελωδικό οικοδόμημα.

Οι Αρχαίοι Έλληνες δέχονταν τρία μόνο στοιχειώδη σύμφωνα διαστήματα: την διαπασών, που την τοποθετούν σε ιδιαίτερη κατηγορία, με το όνομα της αντιφωνίας, επειδή συγχέεται με την ομοφωνία<sup>2</sup>.

Την διά πέντε<sup>3</sup>, την διά τεσσάρων<sup>4</sup>, που είναι αναστροφή, ή συμπλήρωμα της διαπασών από την πέμπτη.

Οι τρίτες και οι έκτες μείζονες θεωρούνταν οι γλυκύτερες από τις διαφωνίες, ποτέ όμως δεν θεωρήθηκαν σαν σύμφωνα διαστήματα από τους Έλληνες.

Υπάρχει όμως εδώ φαινόμενο φυσιολογικό και αισθητικό, που πρέπει να το τονίσουμε. Ζήτησαν μερικοί να το εξηγήσουν με τον ισχυρισμό ότι η τρίτη των Ελλήνων είναι φανερά μεγαλύτερη, παρά η φυσική μείζων τρίτη: στον τρόπο της συνηθισμένης συμφωνίας, η σχέση ανάμεσα στις παλμικές ταχύτητες των φθόγγων, που την συνιστούν είναι πραγματικά 81/64 αντί 80/64. Η εξήγηση όμως αυτή είναι αντίθετη στο ότι σε πολλές ποικιλίες της λύρας, όπως θα το δούμε παρακάτω, βρίσκουμε τέλεια γνωστή και σε χρήση τη φυσική τρίτη.

Επίσης το ποσό της διά τεσσάρων και διά πέντε, αποτελεί την διαπασών, η διαφορά τους δε δίνει τη δεύτερη μείζονα, ή τον τόνο<sup>5</sup>, που είναι και το περισσότερο σε χρήση διάφωνο διάστημα. Παριστάνει κατά κάποιο τρόπο την ιδιαίτερη μελωδική δαθμίδα και την μονάδα του μέτρου όλων των άλλων.

Εάν δε αφαιρέσουμε διαδοχικά δύο τόνους μιας τετάρτης, έχουμε το διάστημα, που ακατάλληλα λέγεται ημιτόνιο.

Η συγγένεια των φθόγγων στους Έλληνες είναι άμεσα αντιληπτή με το αφτί και ύστερα βεθαιώνεται από το μέτρο του μήκους των χορδών. Ποτέ δε δεν την θεμελιώνουνε πάνω στην αρχή των αρμονικών, που είχαν αναγνωρίσει την ύπαρξή της, τουλάχιστον με τη μορφή των αντηχήσεων (Αριστοτέλη Προβλ. ΧΙΧ, 24, 42).

<sup>2.</sup> Η ίδια μαζί και άλλη. (Αριστοτ. Προθλημ. ΧΙΧ, 17).

<sup>3.</sup> Το πάλαι δι' όξειών (Αριστοτ. Προθλ. ΧΙΧ 34, 41).

<sup>4.</sup> Τό πάλαι συλλαθή (Νικομάχου Γερασηνού, Αρμονικής εγχειρίδιον)

Επόγδοον, (Πυθαγόρα) – (Πλουτάρχου περί μουσικής ΧΧΙΙΙ, 22, Αριστοξεν. Αρμονικά 46, 1)

<sup>6.</sup> Δίεσις στους Αρχαΐους (Αριστοξ. αρμον. 21, 20-30).

Είναι δε αυτό το πιο μικρό των διαστημάτων, που μπορούν να πραγματοποιηθούν με μια αλλοίωση πέμπτων και διαπασών και που είναι μέθοδος σε μας, όπως και στους Αρχαίους, για συμφωνία των μουσικών οργάνων.

Όπως δε θα δούμε και παρακάτω, μικρά διαστήματα, κατώτερα του ημιτονίου, δεν είναι τόσο σπουδαία στη θεωρητική και πρακτική μουσική των Ελλήνων, αν και φαίνονται κάπως ξένα στην ευαισθησία μας.

## 3. Τετράχορδα και συστήματα

Το μελωδικό οικοδόμημα των νεώτερων, έχει σαν στέλεχος βασικό την ογδαάδα. Στους Έλληνες το στοιχειώδες μελωδικό στέλεχος είναι μάλλον η τετάρτη, το πιο μικρό σύμφωνο διάστημα, που το δέχεται το αφτί μας, όπως αναφέραμε πιο πάνω. Ας θεωρήσουμε δύο φθόγγους ορίζοντας διάστημα τετάρτης, π.χ. Βου – Κε. Σύμφωνα με τη θεωρία των Ελλήνων, η ανθρώπινη φωνή, που κινείται από τον ένα στον άλλο, απ' αυτούς τους φθόγγους, δεν μπορεί να παρεμβάλει, δίχως προσπάθεια, παρά δύο διάμεσους φθόγγους: δηλαδή τους γα και δι δηλαδή το σύνολο τεσσάρων φθόγγων, έτσι χωρισμένων με τρείς βαθμίδες, σχηματίζει ένα τετράχορδο το: Βου – γα – δι – Κε.

Το τετράχορδο είναι το αρχικό στοιχείο, το συστατικό κύτταρο όλων των ελληνικών κλιμάκων: δηλαδή αυτές πάντα σχηματίζονται από μια σειρά τετραχόρδων, που είναι, ως επί το πολύ ταυτόσημα και οπωσδήποτε ομογενή, σε άλλες μεν περιπτώσεις συνδέονται απ' ευθείας με κοινό φθόγγο, της συναφής<sup>8</sup>, όπως έλεγαν οι παληοί, σε άλλες πάλι περιπτώσεις χωρίζονται με τόνο διαζευκτικό. Οι δυό άκροι φθόγγοι κάθε τετράχορδου, που ηχούν αμετάβλητα το διάστημα τετάρτης, λέγονται φθόγγοι σταθεροί (εστώτες).

Αναφορικά τώρα με τους διάμεσους φθόγγους, ο τονισμός τους διαφέρει κατά το γένος και την χρόαν και δεν μπορούν να έχουν καμιά συγγένεια με τους σταθερούς φθόγγους. Γι αυτό και λέγονται φθόγγοι κινούμενοι.

Σ' όλες δε τις κλίμακες, που είναι καθαρά ελληνικής καταγωγής, το πιο μικρό διάστημα του τετράχορδου, διάστημα, που καμιά φορά δεν ξεπερνάει την έκταση ενός ημιτονίου, τοποθετείται πάντα στο βαρύ. Το διάμεσο διάστημα είναι γενικά πιο μικρό από το διάστημα, που τοποθετείται ως επί το πολύ στο οξύ.

<sup>7.</sup> Ογδοάδα ή Διαπασών (διά – πασών) ή Οκτάχορδον, είναι η συμφωνία που αποτελείται από τον Πρώτο και τον Όγδοο φθόγγο της μουσικής Κλίμακας. Έτσι έχουμε την Δισδιαπασών (δίς – διαπασών) κλίμακα, την Τρισδιαπασών (Τρις – διαπασών).

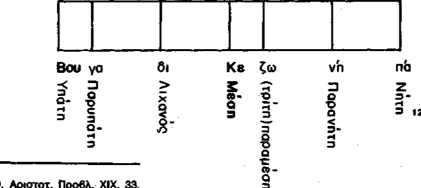
<sup>8.</sup> Αριστοξ. Αρμον. 58, 15

Η φυσική μελωδική κίνηση, όπως λένε οι Έλληνες, γίνεται από το οξύ στο βαρύ και ο προτελευταίος φθόγγος, που στηρίζεται κατά κάποιο τρόπο πάνω στο δαρύτερο, είναι ανάλογος προς τον αισθητό φθόγγο των νεώτερων ογδοάδων, αλλά σε αντίστροφη έννοια. Τέτοιος λοιπόν είναι ο τύπος του Ελληνικού τετραχόρδου.

Ένωση τετραχόρδων, το πιο λίγο, δύο τον αριθμόν, αποτελεί **κλίμακα**™, ή όπως έλεγαν οι Έλληνες, σύστημα.

Η κίνηση των λαϊκών μελωδιών περιορίζεται αρχικά στη διαπασών. Το δε εθνικό εγχειρίδιο όργανο, η πρωτόγονη λύρα, είχε μόνο επτά χορδές, δηλαδή επτά τόνους. Εδώ όμως υπήρχαν ανέκαθεν πολλοί τρόποι, για να γίνει η κανονική της λύρας κλίμακα, αν και γίνονταν αφαίρεση από το μεταθλητό τονισμό της λύρας των κινουμένων φθόγγων.

Στις Αιολικές 11 χώρες συνέδεαν το ένα μαζύ με το άλλο δυό τετράχορδα τύπου Ελληνικού (δηλαδή μετά του ημιτονίου επί το 6αρύ) συνδεμένα με ένα τόνο κοινό, που αποτελούσε για μια επτάχορδη λύρα την παρακάτω κλίμακα, όπου και σημείωσα τα ονόματα των χορδών που χρησιμοποιούνταν. Αποδίδω προσωρινά στους κινούμενους φθόγγους (που εκφράζονται με μικρά γράμματα), τον τονισμό, που είχαν στο σύμφωνο γένος, το μάλλον κοινό, δηλαδή το διατονικό.



Арютот. Проба. XIX, 33.

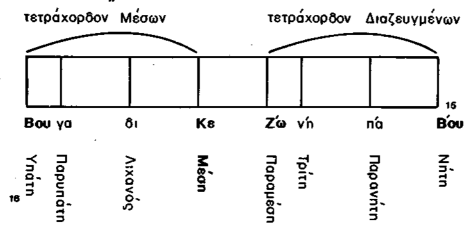
<sup>10.</sup> Κλίμακα (σκάλα) ή σύστημα, είναι η διαδοχική σειρά μουσικών φθόγγων, που χωρίζονται μεταξύ των με ωρισμένα μουσικά διαστήματα.

<sup>11.</sup> Αιολείς: Μια από τις ελληνικές φυλές που κατοικούσαν κατά την αρχαιότητα στην Ελλάδα και την Μικρά Ασία. Οι άλλες φυλές ήταν οι Αχαιοί, οι Δωριείς και οι 'Ιωνες. Ο πολιτισμός τους θεωρούνταν αξιόλογος. Έχουν να παρουσιάσουν λαμπρούς «μελικούς» ποιητές, όπως τη Σαπφώ (7ος – 6ος αιώνας π.Χ.) τον Αρίωνα (628 π.Χ.) τον Τέρπανδρο (8ος αιώνας π.Χ.) τον Αλκαίο (620 π.Χ.) φιλοσόφους, σαν τον Πιττακό τον Μυτιληναίο (650-570 π.Χ.) ένα από τους 7 σοφούς της Ελλάδας, εξαίρετα δημιουργήματα στην Αρχιτεκτονική, καθώς και το αιολικό κιονόκρανο, επίσης και στη γλυπτική αν κρίνουμε από τα μικρά πήλινα αγάλματα, που ξεχωρίζουν για την κομφότητά τους.

<sup>12.</sup> Στους Δελφούς λατρεύονταν τρείς από τις Μούσες η Νήτη, η Μέση και η Υπάτη, από τα ονόματα δηλαδή με τα οποία οι αρχαίοι μουσικοί χαρακτήριζαν τους οξύτερους τους μέσους και τους δαρείς φθόγγους της μουσικής κλίμακας.

Ο μεν τρόπος της κατά Αιολείς αρμονίας, είχε το μειονέκτημα να μη δίνει την συμφωνία ογδοάδας, ο Δωρικός δε τρόπος μεταχειρίζονταν λειψά τετράχορδα. Για το λόγο αυτό παρουσιάστηκε η ανάγκη να προστεθεί όγδοη<sup>15</sup> χορδή στη λύρα.

Το Δωρικό οκτάχορδο, έτσι συμπληρωμένο με δύο Ελληνικά τετράχορδα χωρισμένα με διαζευκτικό τόνο και αφού τελειοποιήθηκε στο μεταξύ, επικράτησε στη θεωρία και πράξη και αποτελεί το κεντρικό και ουσιώδες μέρος όλων των συστημάτων.



Σ' αυτή την θεμελιώδη κλίμακα, όπως βλέπουμε, κάθε ένα από τα δύο τετράχορδα, παίρνει ένα διακριτικό όνομα, όπως και κάθε ένας από τους τέσσερεις φθόγγους, ή τις χορδές της λύρας, που την αποτελούν. Τα ονόματα αυτά, φυσικά, δεν εκφράζουν ύψη απόλυτων φθόγγων, επειδή ολόκληρο το σύστημα μπορεί να μετατεθεί σε οποιοδήποτε ύψος<sup>17</sup>. Εκφράζουν δε απλά την θέση και την ενέργεια, ή όπως έλεγαν οι Έλληνες τη δύναμη<sup>18</sup> κάθε φθόγγου στο τετράχορδο, οτο οποίο αυτός ανήκει. Με τον ίδιο δε τρόπο μεταχειριζόμαστε και στη νεώτερη μονωδία τους όρους: Θεμελιώδες (Fondamentale), τρίτος φθόγγος (mediante), δεσπόζων (dominant) κλπ.

<sup>15.</sup> Πλουτάρχ. Περί μουσικής ΧΧΧ, 3 και Αριστοτ. Προθλημ. ΧΙΧ, 32.

<sup>16.</sup> Όπως φαίνεται από τα ονόματα υπερμέση και υπάτη (υπερτάτη), οι αρχαίοι θεωρούσαν τους θαρείς φθόγγους ότι θρίσκονταν πιό πάνω από τους οξείς. Αργότερα πάλι, όπως θλέπουμε από την ονομασία 15 κλιμάκων κατά μετάθεση και προ παντός από το όνομα του 4χορδου «υπερθολαίαι», υιοθέτησαν την αντίστροφη μεταφορά, ανάλογη προς τη δική μας.

Ας σημειωθεί ότι οι κινούμενοι φθόγγοι γενικά δεν ανταποκρίνονται σε ύψη σχετικά αμετάθλητα, επειδή ο τονισμός τους διαφέρει κατά το γένος και την χρόαν συμφωνίας.

<sup>18.</sup> Αριστοξένη αρμονικά 36, 10 και 47,30 και 69,22.

Οι τέσσερεις σταθεροί φθόγγοι του Αρχικού οκτάχορδου π.χ. **Βου, Ζω, Κε, Βου** (από το οξύ στο θαρύ) που δίνουν τα διαστήματα: διαπασών, πέμπην, τετάρτην και τόνον και στα οποία οι Πυθαγόρειοι ώφειλαν να ανακαλύψουν τις αξιοσημείωτες μαθηματικές σχέσεις, αποτελούν εκείνο που ο Αριστοτέλης ονομάζει «το σώμα της Αρμονίας», δηλαδή τον σκελετό του μελωδικού οικοδομήματος.

Αργότερα με διαδοχικές προσθήκες ο αριθμός τῶν χορδών της λύρας, ή και το ισοδύναμο, ο αριθμός των φθόγγων της θεοδειγματικής κλίμακας έγινε βαθμιαία από τους οκτώ φθόγγους στους δεκαπέντε φθόγγους 19. Πρόσθεσαν αρχικά το τετράχορδο των υπατών 20 στο βαρύ από το τετράχορδο των μέσων και το σύνδεσαν μ' αυτό· ύστερα ακόμη ένα τόνο κάτω, τον φθόγγο, που λέγεται προσλαμβανόμενος και που δίνει την βαρείαν διαπασών από τη μέση. Από την άλλη δε μεριά στο οξύ του τετράχορδου των διαζευγμένων και ενωμένων μ' αυτό, δημιούργησαν το τετράχορδο των οξυτάτων, υπερβολαίων 21, που ο ψηλότερος φθόγγος τους ακούεται στην οξείαν διαπασών της μέσης. Αυτή δε (η μέση) βρισκόταν έτσι τοποθετημένη στο μαθηματικό κέντρο της αυξημένης κλίμακας.

Πρέπει να προστεθεί ότι, για να διευκολύνουν τους παροδικούς μελισμούς στην οξεία τετάρτη, είχαν τη συνήθεια να θεωρούν σαν ολοκληρωτικό μέρος του τέλειου συστήματος της νέας Δώριας λύρας το αρχαίο συνδεμένο τετράχορδο της επτάχορδης αιολικής, που σημαίνονταν στο Διατονικό γένος με το Ζω με ύφεση. Έτσι υπήρχε από της μέσης διακλάδωση επί το οξύ. Από την αιτία αυτή χωρίς αμφιβολία γεννήθηκε η συνήθεια να θεωρούνται, όπως και σε μας, οι κλίμακες να πηγαίνουν σε ανιούσα τάξη και ποτέ, όπως γινόταν άλλοτε, από το οξύ στο βαρύ<sup>22</sup>. Τελικά το μέγα τέλειο σύστημα<sup>23</sup> αποτελέστηκε από δεκαοκτώ φθόγγους, που περιλάμβαναν δυό ογδοάδες, των οποίων τα ονόματα και (στο Διατονικό γένος) τα σχετικά ύψη<sup>24</sup> έχουν όπως παρακάτω:

<sup>19.</sup> Πλουταρχ. Περί μουσικής ΧΙV, 30.

<sup>20.</sup> Το «τέλειο σύστημα» του Αριστοξένη, τύπος των κλιμάκων του κατά μετάθεση, δεν παραδέχεται εκτός από το αρχικό οκτάχορδο, παρά το τρίτο τετράχορδο συνεπώς το ενδεκάχορδο.

<sup>21.</sup> Οι φθόγγοι, που αποτελούσαν τα δυό νέα τετράχορδα, επειδή επαναλαμβάνουν στην ίδια τάξη τα ονόματα των φθόγγων του τετράχορδου, που προηγείται απ' αυτά, έχουμε υποχρέωση για αποφυγή αμφιβολίας, να προσθέσουμε στο όνομα του φθόγγου το όνομα του τετράχορδου, στο οποίο αυτή μετέχει. Έτσι θα πούμε: παρυπάτη των υπατών, λιχανός των μέσων, παρανήτη των υπερβολαίων. Επίσης και όταν το τετράχορδο των συζευγμένων είναι συνδεμένο στο σύστημα, διέκριναν την τρίτη των συνδεμένων από την τρίτη των διαζευγμένων κλπ.

<sup>22.</sup> Κατά τον Πτολεμαίο (Αρμ. III, 10) οι ασιδοί όταν εξασκούνταν για την κατασκευή κλιμάκων, ανέβαιναν αρχικά από το βαρύ στο οξύ, για να κατέβουν πάλι.

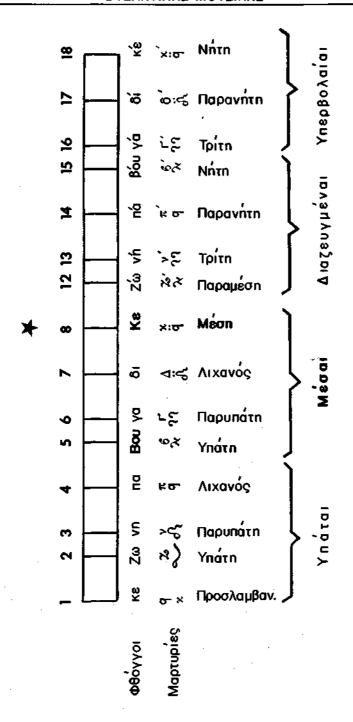
<sup>23.</sup> Σύστημα τέλειο, αμετάθολο.

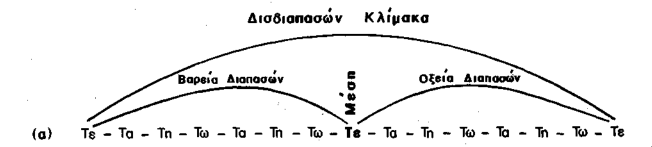
Ας σημειωθεί ότι οι συνδεμένες λέγονται και ενωμένες, ο δε λιχανός των υπατών (Πα επί το θαρύ) λέγεται κάποτε υπερυπάτη ή διάπεμπτος (δηλαδή Πέμπτη θαρεία της μέσης).

## Σύστημα Πυθαγόρα:

Διαίρεση της χορδής σε δις διαπασών με πέντε συνημμένα τετράχορδα από τον αριθμό 1 μέχρι 18 μέσα στους οποίους περιλαμβάνεται και το συνημμένο (συζευγμένο) τετράχορδο με τον αστερίσκο του Πυθαγόρα και με τους αριθμούς 9,10,11, από εδώ δε επέστρεφε (ένα και μισό τόνο πίσω) στον αριθμό 12 και προχωρούσε μέχρι τον αριθμό 18. Είχε δε σ' όλα τα τετράχορδα το σύστημα: ημιτόνου, τόνου.







(β) 
$$K_8 - Z_{\omega} - N_1 - \Pi_0 - B_{00} - \Gamma_0 - \Delta_1 - K_8 - Z_{\omega} - N_1 - \Pi_0 - B_{00} - \Gamma_0 - \Delta_1 - K_8$$

- (α) Μουσικοί φθόγγοι των αρχαίων (μέχρι τέλος του Δ΄ αιώνα μ.Χ.)
- (β) Αντίστοιχοι φθόγγοι της Βυζαντινής Μουσικής
- (γ) » » Ευρωπαϊκής Μουσικής

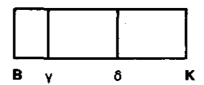
Σημείωση: Σε όλες τις παρακάτω κλίμακες μεταχειρίζομαι τους φθόγγους & τις μαρτυρίες της Βυζαντινής Μουσικής.

## 4. Τα τρία μελωδικά γένη

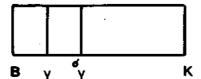
Είδαμε ότι μόνο οι σταθεροί φθόγγοι, δηλαδή αυτοί που ορίζουν τα τετράχορδα, έχουν ύψος απόλυτα ωρισμένο και αμετάβλητο. Ο ευμετάβλητος τονισμός, που γίνεται στους διάμεσους φθόγγους ή κινητούς, παράγει τρία μελωδικά γένη: το Διατονικό, το Χρωματικό και το Εναρμόνιο<sup>25</sup>.

Στο Διατονικό γένος η ακολουθία των διαστημάτων του Ελληνικού τετραχόρδου από το οξύ στο θαρύ έχει έτσι:

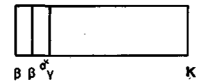
τόνος, τόνος, ημιτόνιο.



Στο Χρωματικό γένος η διαδοχή έχει ως εξής: Τρίτη ελάσσων, ημιτόνιο, ημιτόνιο<sup>26</sup>.



Στο Εναρμόνιο γένος η διαδοχή έχει ως εξής: Τρίτη μείζων (δίτονος), τέταρτο τόνου, τέταρτο τόνου.



Διάτονο, Χρωματικό (χρώμα), Εναρμόνιο (αρμονία). Αριστοξένη αρμονικά 19, 22 και 44, 22. Πλουτάρχου περί μουσικής ΧΧΧΙΙ, 6 – Αριστείδη Κοϊντιλιανού περί μουσικής.

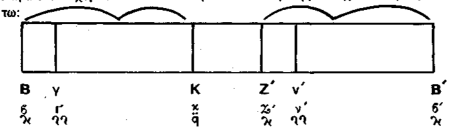
<sup>26.</sup> Μεταχειρίζομαι τη λέξη ημιτόνιο σε πλατειά έννοια, που σημαίνει κάθε διάμεσο διάστημα ανάμεσα τέταρτου τόνου και ημιτόνιου μείζονος. Η ακριθής αξία του χρωματικού ημιτονίου ποικίλλει κατά τας χρόας συμφωνίας, για τις οποίες θα γίνει λόγος αργότερα.

Τα γένη, Χρωματικό και Εναρμόνιο έχουν κοινή μερικότητα: το άνω διάστημα (τοποθετημένο επί το οξύ) είναι καθ' εαυτό μεγαλύτερο από το άθροισμα των δύο άλλων. Τα τελευταία αυτά σχηματίζουν σύνολο, που λέγεται στενό (πυκνό) και τα δύο διαστήματα που το αποτελούν, φέρουν το όνομα δίεσις<sup>27</sup>, οποιαδήποτε κι αν είναι η ωρισμένη έκταση.

Το Διατονικό γένος, το μόνο που υπάρχει στην τωρινή μουσική, είναι το πιο αρχαίο και το πιο φυσικό απ' όλα.

Η προέλευσή του χάνεται στο πολύ μακρυνό παρελθόν. Οι χαρακτήρες του κατά τους Έλληνες αισθητικούς, είναι η σταθερότητα, η ηρεμία και η απλότητα. Ουδέποτε έπαψε να χρησιμοποιείται. Πάντως στην πιο ψηλή εποχή της κλασικής περιόδου, κατά τον Ε΄ αιώνα, η επαγγελματική μουσική και μάλιστα η μουσική του θεάτρου σχεδόν το εγκατέλειψαν χάριν του Εναρμόνιου γένους. Το Διατονικό γένος θεωρούνταν τότε σαν γένος κατώτερο και μάλιστα σε λαούς, που ήταν απαίδευτοι και πιό λίγο λεπτοί. Είναι η εποχή, που ο σοφιστής Ιππίας<sup>28</sup> σε ένα συμβούλιο (διάλογο), από το οποίο σώθηκε απόσπασμα, εκφράζεται έτσι: «Ποιός δεν γνωρίζει ότι οι Αιτωλοί, οι Δέλοπες και όλοι όσοι κατοικούν στις Θερμοπύλες και που κάνουν χρήση της διατονικής μουσικής, είναι πιο θαρραλέοι παρ' όσο είναι οι τραγικοί, που είναι πάντοτε συνηθισμένοι να τραγουδούν το εναρμόνιο γένος;»

Το **Εναρμόνιο γένος** προέρχεται από την αυλητική αρχή. Η αρχή (γένεση) δε της αυλητικής προέρχονταν από κάποια φάση πρωτόγονη της μουσικής, από καλάμι ή φλογέρα, όπου τα δύο τετράχορδα, που αποτελούν το Δωρικό οκτάχορδο και τα δύο λειψά κατά ένα φθόγγο<sup>29</sup> είχαν όπως παρακά-



Στη Βυζαντινή μουσική το σημείο σ είναι δίεση 1/2 του τόνου και σ 1/4 του τόνου. Το σημείο ρ και ρ είναι ὑφεση 1/2 και 1/4 του τόνου αντίστοιχα.

<sup>28.</sup> Immiaς ο σοφιστής ήκμασε κατά την δίκην του Σωκράτους (399 π.Χ.). Οι γνώσεις μας γι' αυτόν οφείλονται στους δύο ομώνυμους διαλόγους του Πλάτωνα «Ιππίας μείζων» και «Ιππίας ελάττων» καθώς και σε άλλες γι' αυτόν πληροφορίες εγκατεσπαρμένες στους διαλόγους «Πρωταγόρας» και «Γοργίας». Ο Πλάτωνος μας λέει ότι ασχολήθηκε με αστρονομία, γεωμετρία, γραμματική, μουσική.

<sup>29.</sup> Τρίχορδα μέλη. Πλουτ. Περί μουσ. 171. Μαθαίνουμε επίσης (§175) ότι το καλάμι λειψό κατά το μέλος, παρέλιπε την νήτη, πράγμα που πολύ καλά γίνεται αντιληπτό, αν ο αυλητής δεν διέθετε παρά 4 οπές (τρύπες).

Κλίμακες με τέτοιο τρόπο ενωμένες (συνδεμένες) ήταν ακόμη σε χρήση από την εποχή του Αριστοξένη (300 π.Χ.) στις αρχαίες σπονδικές μελωδίες, που τις παραεπαινούσαν για την μεγαλόπρεπη σοβαρότητα και που αποδίδονταν στον συναξαριστή 'Ολυμπο<sup>30</sup>. Αυτή λοιπόν ήταν η στοιχειώδης αρμονία, που είναι το πρωτόγονο Εναρμόνιο γένος.

Αργότερα ίσως κάτω από την επίδραση των ψαλμωδιών των ανατολικών, όπου και στις μέρες μας ακόμη παρατηρούνται ολισθήσεις (γλυστρήματα) της φωνής, με μικρά διαστήματα, που δύσκολα ορίζονται, όπου λέμε το ημιτόνιο τοποθετημένο στο βαρύ κάθε τετράχορδου, υποδιαιρέθηκε σε δύο διαστήματα, φανερά ίσα, που γίνονται με την ψηλάφηση, με μερικό φράξιμο μιας οπής (τρύπας) του Αυλού. Η υποδιαίρεση αυτή έγινε στην αρχή στις μελωδίες Ασιατικής καταγωγής (τρόποι Φρύγιος και Λύδιος). Ύστερα τήν εφάρμοσαν στην Δώρια κλίμακα σε διαδοχικά χρονικά διαστήματα: υποδιαίρεσαν στην αρχή το ημιτόνιο του κάτω τετράχορδου (τετράχορδον μέσων), του άνω τετράχορδου (τετράχορδον διαζευγμένων), ενώ κρατούσε ακόμη την ἀποψη του πρωτόγονου τρίχορδου. Ύστερα κι' αυτό υποδιαιρέθηκε.

Στην κλασική εποχή (Ε΄ αιώνας) δεν είναι αμφίθολο ότι η διαίρεση του ημιτονίου θα ήταν κανόνας στα δύο τετράχορδα κι αυτό εξ' ίσου, τόσο στη φωνητική μουσική, όσο και στην οργανική, τόσο στη μουσική της Λύρας, όσο και στη μουσική του Αυλού. Γι αυτό έχουμε παράδειγμα σχεδόν σίγουρο<sup>31</sup>, το απόσπασμα χορικού από τον Ορέστη του Ευριπίδη (408 π.Χ.), που διασώθηκε σε πάπυρο από τη συλλογή του Αρχιδούκα **Rénier**.

<sup>30.</sup> Πλουταρχ. Περί μουσικής ΧΙ, και ΧΧΙΧ.

<sup>31.</sup> Μερικοί κριτικοί απέδωσαν αυτό το απόσπασμα στο χρωματικό γένος (στο οποίο ο τονισμός πρακτικά δεν διακρίνεται από τον τονισμό του εναρμόνιου). Αλλά γνωρίζουμε (Πλουτ. Περί μουσ. 187) ότι το χρωματικό γένος εξωρίστηκε από την τραγωδία παρά την επιμονή του Αγάθωνος.

Το Εναρμόνιο γένος ολόκληρο, αν και ιδιότροπο και παράξενο, είχε μεγάλη φήμη κατά τον Ε΄ αιώνα.

Συγκέντρωσε όλη την προσοχή των Σχολών των αρμονικών<sup>32</sup>. Είναι στη βάση του συστήματος του τονισμού. Εμόλυνε δε το εναρμόνιο τα άλλα δύο γένη, που δάνεισαν σ' αυτό συχνά το τελευταίο του επί το βαρύ διάστημα.

Αλλά τον  $\Delta'$  αιώνα το γένος αυτό ανταποδίδει τα ίσα, διότι έπεσε σε δυσμένεια (υποτίμηση), όχι μόνο σύντομη, αλλά και φοθερή.

Στην εποχή του Αριστοξένη (300 π.Χ.) μερικοί ερασιτέχνες αηδίαζαν μόλις άκουαν μέλος εναρμόνιο. Πνεύματα σχολαστικά αμφισθητούσαν κι' αυτή ακόμη την ύπαρξή του, γιατί τα μικρά του διαστήματα, επειδή δεν ήταν δυνατόν να γίνουν δια των δεσμών των συμφωνιών, δεν ήταν κατάλληλα για ασφαλή τονισμό<sup>33</sup>.

Ακριθώς η παρατήρηση αυτή, όπως θα δούμε, αποκλείει πολλάς χρόας συμφωνίας, που χρησιμοποιούνται συχνά στα άλλα δύο γένη.

Το Εναρμόνιο γένος (που εξωρίστηκε από την πρακτική μουσική) δεν παρέλειψε να απουσιάζει ακόμη και σήμερα ανάμεσα στους αιώνες, ούτε από τη διδασκαλία και τη θεωρία, που ήταν σαν μια πλαστή παρουσία και που στους νεώτερους προκάλεσε την αυταπάτη για την πραγματική του σπουδαιότητα.

Οι αισθητικοί αποδίδουν σ' αυτό κάθε μορφής χαρακτήρες πολύ ή λίγο φανταστικούς<sup>34</sup>, από τους οποίους ο μόνος αξιόλογος είναι το ότι αποτελεί από όλα τα γένη το πιο τεχνικό, λεπτό και δύσκολο σε εκτέλεση.

Το Χρωματικό γένος με πυκνό, το χρωματικό, έχει την αρχή του όχι από την αυλητική, αλλά από την πρακτική των έγχορδων οργάνων. Ξαναφαίνεται οτην κιθαρωδία<sup>35</sup> από τον ΣΤ΄ αιώνα μαζύ με κάποιο Λύσανδρο από την Σικυώνα. Στον Ε΄ αιώνα την διώχνει και παρ' όλη την προσπάθεια του Αγάθωνα, δεν μπορεί να εισχωρήσει στην τραγωδία<sup>36</sup>. Αλλά ο διθύραμβος<sup>37</sup> και

<sup>32.</sup> Ο Αριστόξενος εισήγαγε στη μουσική το 322 π.Χ. ίδιο σύστημα, απορρίπτοντας τους μαθηματικούς υπολογισμούς του Πυθαγόρειου μουσικού συστήματος και δέχτηκε κριτή της αρμονίας μόνο το αφτί του ακροατή. Αυτός δε είναι ακριβώς και ο λόγος που από τον ίδιο διαιρέθηκαν οι αρχαίοι μουσικοί σε 2 κατηγορίες, την κατηγορία των Πυθαγορείων, που καλούνται και «Κανονικοί» και την κατηγορία των Αριστοξενείων, που ονομάστηκαν «Αρμονικοί».

<sup>33.</sup> Πλουταρχ. Περί μουσικής ΧΧΧΥΙΝ

Π.χ. να δυναμώνει την ψυχή, όταν το χρωματικό την μαλακώνει, την απελευθερώνει.

<sup>35.</sup> Κιθαρ-ωδία, κρούση κιθάρας συγχρόνως και τραγούδι.

Τραγωδία, δραματικό έργο που προκαλεί το φόθο και τον έλεο στους θεατές, θλιγερό γεγονός, μεγάλο δυστύχημα με τραγουδιστή απαγγελία (Τραγουδιστά).

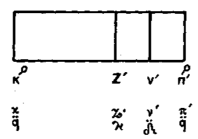
Διθύραμβος, είδος ποιήματος με ενθουσιαστικό περιεχόμενο που το τραγουδούσαν οι αρχαίοι για να εγκωμιάσουν το Θεό Διόνυσο.

ο κιθαρωδικός νόμος (μονωδία συναυλίας) το δέχονται ευνοϊκά. Τον Δ΄ αιώνα αν και είχε αναθεματισθεί από μερικούς συντηρητικούς μουσικούς, ρίχνει σε αχρηστία το Εναρμόνιο.

Πάντως το Χρωματικό γένος σπάνια χρησιμοποιούνταν μεμονωμένα: χρησίμευε, όπως δείχνει και το όνομά του, να χρωματίζει και να ποικίλλει το σχεδόν μονότονο υφάδι της διατονικής μελοποιίας. Όταν το Χρωματικό χρησιμοποιείται έτσι, παράλληλα με το Διατονικό, κατέχει αρχικά το άνω τετράχορδο της ογδοάδας π.χ. στα τροπικά του Πτολεμαίου και στη δεύτερη επανάληψη του Δελφικού Ύμνου<sup>38</sup>.

Το Ελληνικό Χρωματικό προχωρώντας με μικρά συνδεμένα διαστήματα, δεν προξενεί στενοχώρια και πάθος, όπως το Χρωματικό των νεώτερων, αλλά είναι μάλλον ήρεμο, περιπαθές και χαϊδευτικό (θωπευτικό), όπως μπορούμε να βεβαιωθούμε από το θαυμάσιο παράδειγμα του Α΄ Δελφικού Ύμνου.

38. Παρ' όλα αυτά προς το τέλος της επανάληψης αυτής (δεύτερη φράση: λιγό δε λωτός κλπ), το χρωματικό ξαναφαίνεται επί το θαρύ της ογδοάδας με τη μορφή:



δηλαδή μετά του πυκνού επί το οξύ, όπως στο αρχικό τετράχορδο ογδοάδας χρωματικής φρυγικής. Είναι δε πολύ τολμηρό να ξαναφέρουμε, όπως άλλη εποχή το έκαμαν, αυτό το τετράχορδο στον τὖπο Δι – Κε, ὑφεση – Ζω – Νη (υποχρωματικών των νεωτέρων), επειδή το Δι δεν βρίσκεται μια φορά μόνο στη φράση.

## 5. Χρόαι

Πρακτικά η αδέσμευτη ενασχόληση των Ελλήνων μουσικών φαντάστηκε για τους κινούμενους φθόγγους κάθε γένους πολλές ποικιλίες τονισμού, που σημειώνονται με το όνομα «Χρόσι». Κάθε δε σχολή είχε τις Χρόες, που προτείνονταν απ' αυτήν. Ο Αριστόξενος γνώριζε πως στο διατονικό γένος, κοντά στο διατονικό κανονικό (ή σύντονο) τετράχορδο υπάρχει η διαίρεση από το οξύ στο θαρύ και είναι έτσι: τόνος, τόνος, ημιτόνιο, διατονικό μαλακό<sup>39</sup>, που εφευρέθηκε από τον Κολοφώνιο Πολύμνηστο (αρχές του ΣΤ΄ αιώνα π.Χ.) και εκφράζεται με διαστήματα που μπορεί να λογαριαστούν κατά προσέγγιση:

5/4 τόνου - 3/4 - 1/2

Όμοια παρά το τονιαίο χρωματικό 1 1/2 τόνου - 1/2 - 1/2

παραδέχεται το μαλακό χρωματικό 1 5/6 τόνου - 1/3 -1/3

και ένα χρωματικό μέσο ή ημιόλιο⁴0. 1 3/4 τόνου - 3/8 - 3/8

Στην εποχή του Πτολεμαίου το μαλακό χρωματικό είναι σχεδόν το μόνο σε χρήση. Το ίδιο δε εναρμόνιο γένος δέχονταν όχι ακριθώς τις ορισθείσες χρόες, σύμφωνα προς τις σχολές, αλλά ελαφρότατες διαφορές τονισμού.

Ο Αριστόξενος μας δηλώνει ότι από την εποχή του, κάτω από την επίδραση του χρωματικού, πλάταιναν συχνά το τελευταίο του διάστημα προς το οξύ. Οι εμπειρικοί γνώριζαν τις μεικτές ογδοάδες, που είχαν π.χ. το μαλακό χρωματικό στο οξύ τετράχορδο και το τονιαίο διατονικό στο βαρύ.

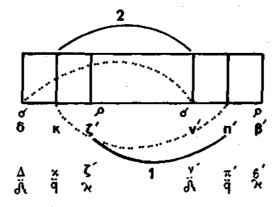
Τα δυὸ πρώτα διαστήματα φαίνεται πως είχαν ονόματα ειδικά «έκλυση, εκθολή».
 (Πλουταρχ. περί μουσικής ΧΧΙΧ, 2).

Ημιόλιος τόνος (ήμισυς και όλος) είναι ο τόνος που αποτελείται από ένα και μισό τόνο. Ο ίδιος λέγεται και τριημιτόνιο, δηλαδή ίσος προς τρία ημιτόνια.

Ο Αριστόξενος προχωρεί ακόμη παραπέρα: δέχεται δηλαδή μικτές χρόες σ' ένα και το αυτό τετράχορδο, π.χ. τη σύζευξη παρυπάτης χρωματικής μαλακής (**Bou** πλέον 1/3) με το διατονικό λιχανό (**Δi**), ή ακόμη με το χρωματικό τονιαίο λιχανό (**Γα** δίεση): δηλαδή τον μόνο όρο, που απαιτεί να είναι το 6' διάστημα του τετραχόρδου, λογαριάζοντας από το οξύ τουλάχιστον ίσο προς το τρίτο. Αλλά κι αυτός ο κανόνας στην πραγματικότητα δεν διατηρούνταν πάντοτε.

Ο Αριστόξενος και η σχολή του αρνούνταν για τον ορισμό των Χροών (χρωμάτων) με υπολογισμούς κατά προσέγγιση, πολύ χονδροειδή, εκτιμώντας τα διαστήματα σε τόνους και κλάσματα του τόνου. Πράγματι, παρά τις συντηρητικές του αρχές, ο μέγας Ταραντίνος μουσικολόγος προσανατολίζονταν σε σύστημα μουσικό «ποιούμενος χρήσιν προσδιορισίμων διαστημάτων δι' αλύσεων συμφωνίας», δηλαδή σύνθετο από τόνους και ημιτόνια. Όπως όμως γνωρίζουμε, η άλυσος (συνεχής ακολουθία ομοειδών πραγμάτων) των ήχων, που παράγονται με την συμφωνία ουδέποτε κλείνει, και θα τελείωνε κάποιος, αν κρίναμε αυστηρά τα πράγματα, σε σειρά απεριόριστων φθόγγων, επειδή δύσκολα μπορεί να γίνει στον μελισμό (ωδή, μέλος, άσμα).

Συνεπώς ο Αριστόξενος χωρίς να αρκεσθεί να αποτρέψει τις καταμετρήσεις των χορδών, φέρνει συγκερασμό στις απαιτήσεις του αφτιού: απαιτεί σωπηλά συμφωνία της λύρας προς εκείνην, που εμείς καλούμε κλίμακα συγκερασμένη (που εισάχθηκε κατά τον 16ο αιώνα) δηλαδή εκείνη, στην οποία διαιρείται η ογδοάδα σε 12 ημιτόνια, φανερά ίσα. Η απόδειξη του γεγονότος αυτού έχει σαν αποτέλεσμα την διάσημη διάθαση, όπου μετά την αποκοπή από την 4η του Κε-Πα ενός μέρους προς το οξύ και άλλου μέρους προς το θαρύ, προκύπτει μια τρίτη μείζων (εκείνο που διορίζει τους δικούς μας φθόγγους Ζω ύφεση και Νη δίεση). Ο Αριστόξενος θεθαιώνει ότι η 4η οξεία του πρώτου από τους φθόγγους αυτούς, στο Βου ύφεση, συμφωνεί με την 5η μετά της 4ης επί το θαρύ, Δι δίεση.



Με άλλους όρους, ταυτίζει, όπως και μεις κάνουμε το ίδιο στο κλειδοκύμβαλο, τους φθόγγους Δι δίεση και Κε ύφεση. Το σύστημα αυτό που διαστρέφει ελαφρά τις συμφωνίες 4ης και 5ης έχει το μέγιστο πλεονέκτημα να ελαττώνει τον αριθμό των χορδών κάποιου οργάνου και να κάνει τους μελισμούς, που λέγονται σήμερα εναρμόνιοι.

Σε αντίθεση προς τους κύρια λεγόμενους αρμονικούς, κάθε σχολή των σοφών, που προέρχονταν από τη διδασκαλία του Πυθαγόρα, προσηλώνονταν να υπολογίζει ακριθώς την πραγματική μαθηματική αξία των διαστημάτων<sup>41</sup>. Είναι δε αλήθεια ότι οι κανονικοί μέσον δεν είχαν να μετρήσουν απ' ευθείας, όπως κάνουμε μεις σήμερα, τις παλμικές ταχύτητες, αλλά μετρούσαν με τη βοήθεια του μονόχορδου ή κανόνα τα μήκη των χορδών, που ανταποκρίνονταν στους δοσμένρυς φθόγγους και είχαν μαντέψει ότι οι παλμικές ταχύτητες είναι αντίστροφα ανάλογες στα μήκη των χορδών, δηλαδή πιο πολύ γρήγορες, όσο ο φθόγγος είναι οξύτερος.

Πράγμα περίεργο, στα κλάσματα, με τα οποία εξέφραζαν αριθμητικά τα διαστήματα τα μουσικά, το πιο ισχυρό αριθμητικό ψηφίο ανταποκρίνεται στον πιο ψηλό φθόγγο, οπότε αυτό έπρεπε να είναι το αντίστροφο, αν η σχέση απέθλεπε στα μήκη των χορδών.

Έτσι ώρισαν για τους τέσσερεις φανερούς φθόγγους του Ελληνικού οκταχόρδου π.χ. Bou, Ke, Zω, Bou (από το βαρύ προς το οξύ) τους αριθμούς 6 - 8 - 9 - 12. Αυτή είναι η αρμονική αναλογία 2, που η ανακάλυψή της τους γέμισε ενθουσιασμό και δεν άργησαν να την μεταφέρουν από τη γη στον ουρανό.

Εγκατέστησαν για τα κύρια διαστήματα τις εξής μαθηματικές σχέσεις:

- Ογδοάδα 2/1
- Réprito 3/2
- Τετάρτη 4/3
- Τρίτη μείζων 5/4
- Τρίτη ελάσσων 6/5
- Tòvoc 9/8.

Το ημιτόνιο, κατά την Αριστοξένειο έννοια, δεν υπάρχει φυσικά για τη Σχολή αυτή. Αφαιρώντας από την τετάρτη (4/3) δύο κανονικούς τόνους (9/8) είχαν διάστημα από 256/243 που λέγεται λείμμα. Το διάστημα αυτό όταν αφαιρείται από τον κανονικό τόνο, αφήνει διαφορά από 2187/2048, που την ονόμαζαν αποτομήν.

Η αποτομή είναι πιὸ μεγάλη από το λείμμα. Αυτό δε είναι το μείζον ημιτόνιο. Απ' αυτές τις αναζητήσεις οι μουσικοί διατύπωσαν σε ακριθή κλά-

<sup>41.</sup> Πλουταρχ. περί μουσικής ΧΧΧΥΝ.

<sup>42.</sup> Πλουτάρχ, περί μουσικής ΧΧΙΙ, ΧΧΙΙΙ, ΧΧΙV.

σματα τα διαδοχικά διαστήματα του τετράχορδου, δηλαδή τις χρόες συμφωνίας, που τις δέχονταν σε κάθε γένος.

Ο παρακάτω πίνακας, που δεν είναι πραγματικά πλήρης, θα δώσει μια ιδέα της μέγιστης διαφοράς των συστημάτων<sup>43</sup>, που ήταν από την έποψη αυτή, όχι μόνο που προτάθηκαν, αλλά και που εφαρμόστηκαν από τον Δ΄ αιώνα μέχρι του Β΄ αιώνα μ.Χ.

## ΠΙΝΑΚΑΣ ΤΩΝ ΧΡΟΩΝ ΣΥΜΦΩΝΙΑΣ ΤΟΥ ΕΛΛΗΝΙΚΟΥ ΤΕΤΡΑΧΟΡΔΟΥ (από το οξύ προς το θαρύ)

### A' DIATONIKON

1) Μέσον Διατονικόν (ή τονιαίον) του Αρχύτα<sup>44</sup>.

$$9/8 - 8/7 - 28/27$$

2) Διατονικόν σύντονον

$$10/9 - 9/8 - 16/15$$

3) Διατονικόν μαλακόν

4) Διατονικόν δίτονον Ερατοσθένη45.

5) Διατονικόν Δίδυμου<sup>46</sup>.

6) Διατονικόν ίσον Πτολεμαίου

επίμοροι (Αριστοτ. Προθλημ. ΧΙΧ, 41), οι δε Πυθαγόρειοι είχαν την ίδια απαίτηση στις συμφωνίες (εξαίρεση γίνεται μόνο σε κείνες τις κλίμακες που εκφράζονται με ακέραιο αριθμό) εκείνο που θα τους οδηγήσει να αποκλείσουν από τον αριθμό των συμφωνιών την 11η (την ογδοάδα συν την Τετάρτη).

- 44. Αρχύτας, ο πιὸ οπουδαίος Πυθαγόρειος φιλόσοφος και μαθηματικός από τον Τάραντα της Σικελίας, 428 – 365 π.Χ. μεγάλο και πολύπλευρο πνεύμα, εγκάρδιος φίλος του Πλάτωνα.
- 45. Ερατοσθένης, Έλληνας επιφανής σοφός και λόγιος, μαθηματικός αστρονόμος από την Αλεξάνδρεια περί το 276 194 π.Χ. διευθυντής της περιφήμου διβλιοθήκης, ασχολήθηκε με όλες τις επιστήμες και έγραψε πολλά.
- 46. Δίδυμος, γραμματικός πολυγραφώτατος από την Αλεξάνδρεια Α΄ αιων. π.Χ. έγραψε «περί διαφοράς της Πυθαγορείου μουσικής προς Αριστοξένειον».

<sup>43.</sup> Παρατηρεί κανείς ότι οι περισσότεροι των κανονικών δεν δέχονται σαν νόμιμα διαστήματα της κλίμακας, παρά κλάσματα αυτού του τύπου <u>V+1</u>

#### **B' XPQMATIKON**

1) Αρχύτας

2) Ερατοσθένης

$$6/5 - 19/18 - 20/19$$

3) Δίδυμος

$$6/5 - 25/24 - 16/15$$

4) Χρωματικόν σύντονον

#### **I' ENAPMONION**

1) Αρχύτας

2) Ερατοσθένης

3) Δίδυμος

4) Πτολεμαίος

Το πιο αξιοσημείωτο μέρος στον πίνακα αυτό, εκτός του ότι επαναλαμβάνεται η τρίτη αληθής μείζων (5/4) είναι ότι από τους τρείς τύπους του Αρχύτα, το διάστημα επί το βαρύ του τετράχορδου, είναι το ίδιο και στα τρία γένη. Απ΄ αυτό συμπεραίνουμε ότι στην πράξη της εποχής του πρώτου μισού του Δ΄ αιώνα ο χαρακτηριστικός βαθμός του Εναρμόνιου γένους (**Βου** συν 1/4 περίπου) χρησίμευε συχνά σαν παρυπάτη επίσης στα δύο άλλα γένη.

Η ταυτότητα αυτή εξηγείται στον τονισμό των τόνων. Και κει διατηρήθηκε τότε, όταν η εναρμόνια παρυπάτη αφήνονταν στο Χρωματικό και το Διατονικό γένος. Αυτό είναι αφορμή να πιστεύουμε ότι η προσήλωση, αν όχι η εφεύρεση του συστήματος του τονισμού οφείλεται στον Αρχύτα και τους γύρω απ' αυτόν.

<sup>47.</sup> Παράθαση της αρχής του Αριστοξένη.

## 6. Τρόποι

Η Ελληνική Τέχνη της κλασσικής εποχής μοιάζει με ποταμό όπου ανακατώνονται ρεύματα ποικίλης προέλευσης:

Τα μεν δόθηκαν από τις διάφορες φυλές, από τις οποίες αποτελούνταν το Ελληνικό Έθνος, τα άλλα πάλι δόθηκαν από τους ασιατικούς λαούς, που μπήκαν στο δρόμο της μόρφωσής τους.

Πουθενά ο συνθετικός αυτός χαρακτήρας της ελληνικής τέχνης δεν σημειώνεται πιο καλά, παρά στα μουσικά συστήματα των τρόπων.

Οι Ελληνικές μελωδίες και κύρια οι λαϊκές περιωρίζονταν γενικά (τουλάχιστον για το ουσιώδες μέρος τους) στα όρια της ογδοάδας. Είναι παράλληλα, όπως είδαμε, η διαδρομή της πρωτόγονης λύρας. Ας θεωρήσουμε, για να στεριώσουμε τις ιδέες, το Διατονικό γένος. Στην ελληνική μουσική κλίμακα, όπως την περιγράψαμε πιο πάνω, κάθε διατονική ογδοάδα αποτελείται αναγκαστικά από πέντε τόνους και δύο ημιτόνια. Χρειάζεται τώρα να μάθουμε την διαδοχή των τόνων και ημιτονίων: δηλαδή εκείνο που χαρακτηρίζει τον τρόπο, ή όπως έλεγαν οι Έλληνες την αρμονία (δηλαδή συγκρότημα) της ογδοάδας.

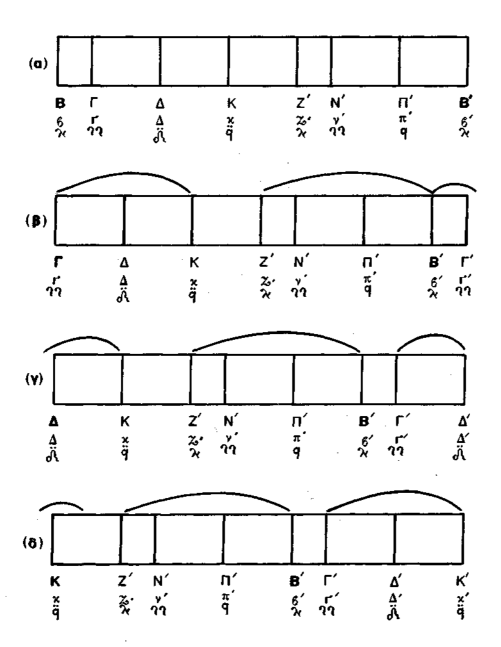
Στο τέλειο σύστημα υπάρχουν μόνο επτά τρόποι διάταξης των επτά διαστημάτων. Τους πραγματοποιούμε, όπως λέγει ο Αριστόξενος, με την μέθοδο της περιστροφής, μεταθέσεως.

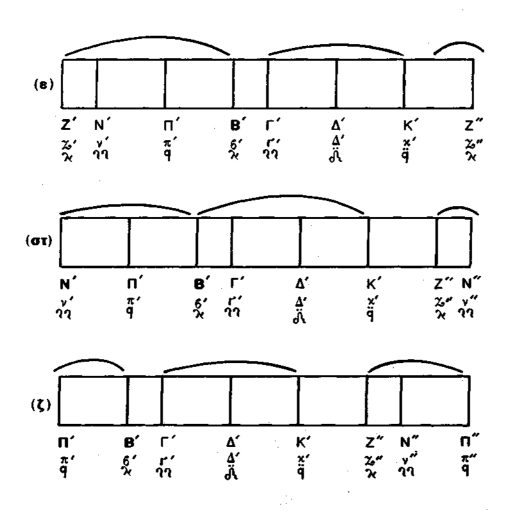
(Με την περιφορά των διαστημάτων ... Αριστοξ. Αρμονικά 6,24).

Ας πάρουμε σαν σημείο αφετηρίας το κεντρικό τετράχορδο του συστήματος, που μεταγράψαμε στη δική μας κλίμακα χωρίς μεταθολή (Bou – Bou).

Αν πάρουμε σαν αρχή (φθόγγος αρχικός επί το θαρύ) τους φθόγγους **Βου – Γα – Δι ....... Πά**, μεταφέροντας επί το οξύ τα διαστήματα που λείπουν επί το θαρύ, θα επιτύχουμε τους επτά ακόλουθους συνδυασμούς, που παριστάνουν τις μόνες δυνατές ογδοάδες στο Διατονικό γένος.

<sup>48.</sup> Βρίσκουμε επίσης τους όρους τόνος, σύστημα, είδος οκτάχορδου (ποτέ ήχος, που είναι όρος δυζαντινός).

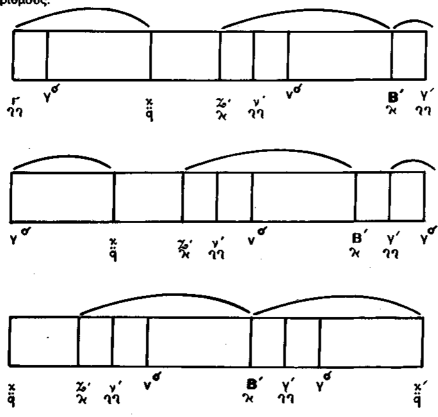




Μπορούμε να προχωρήσουμε ακριδώς επίσης στα γένη προς το πυκνό π.χ. για το Χρωματικό, θα ξεκινήσουμε πάλι από το κεντρικό οκτάχορδο, αλλά αυτή τη φορά, θέβαια, μαζί με τους κινούμενους φθόγγους των σύμφωνων χρωματικών τετράχορδων.



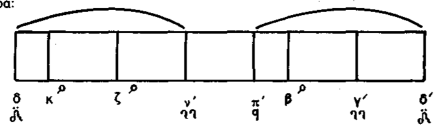
Παίρνοντας τότε διαδοχικά σαν πρώτους τους φθόγγους **20, 30, 40** αυτού του οκτάχορδου, θα πετύχουμε τις παρακάτω χρωματικές ογδοάδες, που ανταποκρίνονται στις διατονικές ογδοάδες, που φέρνουν τους ίδιους αριθμούς.



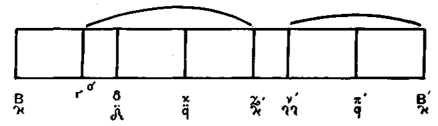
Και οὐτω καθ' εξής:

Αφήνω στον αναγνώστη την φροντίδα να κάνει την ίδια πράξη για το Εναρμόνιο γένος.

Έτσι βγαίνει μόνο του το συμπέρασμα ότι ο χαρακτήρας modal είναι τέλεια ανεξάρτητος από το απόλυτο ύψος, στο οποίο την εκτελεί κάποιος. Ο χαρακτήρας αυτός εξαρτιέται μόνο από τη διαδοχική σειρά των διαστημάτων, που την αποτελούν. Έτσι δε η Δωρική διατονική ογδοάδα (αριθ. 1) που μετάγραψα για πιό απλά στή χωρίς αλλοιώσεις κλίμακα, ξεκινώντας εκ του Βου¹, (φθόγγος αρχικός επί το βαρύ) θα ήταν δυνατόν πολύ όμοια να γραφεί αν ξεκινήσουμε από του Δι δηλαδή από μια ελάσσονα τρίτη ψηλότε-



Αντίστροφα όλες οι άλλες ογδοάδες θα μπορούσαν να μεταγραφούν, αν ξεκινήσουμε από τον **Bou** με τον όρο να προσδιορίσουμε τους φθόγγους τους (ή το κλειδί) από τις αναγκαίες αλλοιώσεις (accidents) για να ξαναφτιάξουμε την χαρακτηριστική σειρά των διαστημάτων αυτών, π.χ. η υπ' αριθ. 4 ογδοάδα θα γινόταν:



Να λοιπόν στο τέλειο σύστημα οι μόνοι δυνατοί επτά τύποι.

Αλλά τα επτά αυτά σχήματα πραγματοποιήθηκαν; μπορούμε να απαντήσουμε με ένα NAI τουλάχιστον θεωρητικά. Τα εγχειρίδια της Ελληνικής εποχής ή της Ρωμαϊκής, από τα οποία το ένα (του Κλεωνίδη), φθάνει απ' ευθείας στη διδασκαλία του Αριστοξένη, μας διαφύλαξαν πραγματικά την περιγραφή και το διάγραμμα των επτά τρόπων «που ανταποκρίνονταν» στα τρία γένη μαζί με τα κατά παράδοση ονόματά τους.

Οι επτά αυτοί τρόποι ανταποκρίνονται ακριθώς σε κείνους τους οποίους πετύχαμε πιο πάνω με την περιοδική μετάθεση των διαστημάτων του Δωρικού οκτάχορδου.

Ο πίνακας που παρατίθεται (πίνακας Α΄) μας οδηγεί στις λεπτομέρειες της σύστασής του.

Η οριστική αυτή σύνθεση των επτά κλασικών τρόπων ήταν το έργο των σχολών των αρμονικών: ο Αριστόξενος αναγνώριζε, αν και δεν ήθελε την αξία του, στον προκάτοχό του Ερατοκλή<sup>49</sup>. Αλλά οι τρόποι μόνοι τους, ή τουλάχιστον μερικοί απ' αυτούς φθάνουν σε πολύ προηγούμενη χρονολογία. Τέτοια είναι θέβαια η περίπτωση των τριών τρόπων, που μερικές φορές καλούνται θεμελιώδεις, ή αρχικοί: Δώριος (αγδοάδα από το Βου σε αναλλοίωτη κλίμακα) Φρύγιος (Πα) και Λύδιος (Νη).

Τα ονόματά τους δείχνουν την εθνική τους καταγωγή. Πρέπει δε να σημειωθεί ότι από τους τρείς θεμελιώδεις τρόπους, δυό είναι Ασιατικής προέλευσης.

Σχετικά τώρα με τους άλλους τέσσερεις τρόπους, η καταγωγή τους είναι πολύ διαφορετική:

- Ο Υποδώριος τρόπος κατά την μαρτυρία την πολύ σαφή του Ποντικού Ηρακλείδη<sup>50</sup> (Δ΄ αιώνας) είναι μόνο νέο όνομα από τον Αρχαίο Αιολικό τρόπο, δηλαδή εξ' ίσου από κλίμακα εθνική, που εφαρμόσθηκε σ' όλη την διάρκεια της αρχαιότητας από μια από τις μεγάλες Ελληνικές φυλές.
- Ο Υπολύδιος τρόπος φαίνεται ότι εφευρέθηκε από το γηραιό τραγουδιστή (ασματοποιό) Πολύμνηστο τον Κολοφώνιο στις αρχές του ΣΤ΄ αιώνα.
- Ο Υποφρύγιος τρόπος, σαν συμπέρασμα που φαίνεται για αληθινό του Bach ταυτίζεται προς τον αρχαίο Ιάστιο (πιθανώς αυτός που λέγεται «Συντονοΐαστιος»), δηλαδή προς τον εθνικό τρόπο των Ιωνικών<sup>51</sup> φυλών.
- Ο δε **Μειξολύδιος** τρόπος, τουλάχιστον με την μορφή, που μας δίνουν τα βιβλία, θεωρούνταν σαν δημιούργημα του Αθηναίου Λαμπροκλέα, που έζησε στις αρχές του Ε΄ αιώνα.

Υπολείπεται να μάθουμε αν οι επτά κλασικοί τρόποι παρουσίαζαν από την αρχή την μορφή, δηλαδή την διαδοχή διαστημάτων, που τους αποδίδουν τα ελληνορωμαϊκά βιβλία (εγχειρίδια):

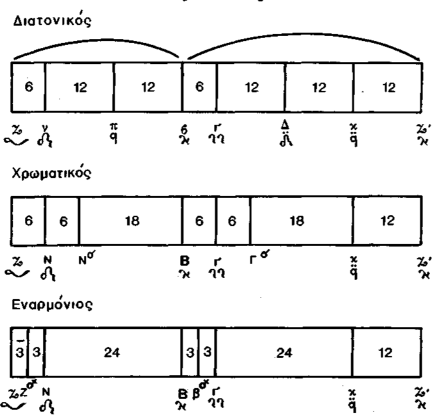
<sup>49.</sup> Αλλά ο Ερατοκλής δεν έκανε τον πίνακα των επτά οκτάχορδων, παρά σε ένα μόνο γένος (καθ' εν γένος), δεν ξέρουμε δε αν πρόκειται για το διατονικό ή εναρμόνιο (Αριστοξένη αρμονικά 6, 22).

<sup>50.</sup> Έλληνας φιλόσοφος από την Ηράκλεια του Πόντου ήκμασε το 350 και πέθανε το 330 π.Χ. μαθητής του Πλάτωνα, ακροατής του Αριστοτέλη και των Πυθαγορείων, έγραψε τρία βιβλία περί μουσικής.

<sup>51.</sup> Ίωνες: Από τις 4 αρχαίες φυλές του ελληνικού Έθνους θεωρείται η πιό παληὰ φυλή της Ελλάδας. Πρώτα κατοικούσαν στη Βόρεια και δυτική Πελοπόννησο, στην Αττική και στην Εύθοια. Στο τέλος της Βης χιλιετηρίδας π.Χ. εγκαταστάθηκαν στά δυτικά παράλια της Μικράς Ασίας. Η περιοχή αυτή από τότε πια πήρε το όνομα Ιωνία. Τα πρώτα κέντρα του Ιωνικού πολιτισμού ήταν η Έφεσος και η Μίλητος. Η Ιωνία θεωρείται πατρίδα του Ομήρου και της επικής ποίησης. Λαμπρό σταθμό στην παγκόσμια ιστορία του πνεύματος αποτελεί και θα αποτελεί αιώνια η περίφημη Ιωνική Σχολή, που έχει να παρουσιάσει σπουδαιότατους φιλο-

### ΠΙΝΑΚΑΣ Α΄

## 1) Μειξολύδιος



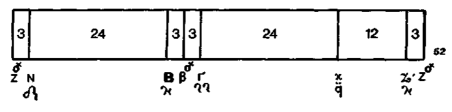
σόφους, τους: Θαλή, Αναξίμανδρο, Αναξιμένη, Ηράκλειτο, Αναξαγόρα, Εμπεδοκλή, Δημόκριτο, Λεύκιππο, Ηρόδοτο, τον λυρικό ποιητή Ανακρέοντα (6ος – 5ος αιώνας π.Χ.). Στην Αρχιτεκτονική οι Ίωνες δημιούργησαν δικό τους ρυθμό, τον Ιωνικό, ολότελα διαφορετικό από το «δωρικό» ρυθμό στη μορφή των Ικιόνων (κολώνες). Η αρχιτεκτονική των Ιώνων είναι πολύ κομψή και ανάλαφρη, όπως φανερώνουν οι ωνικοί ναοί της Απτέρου Νίκης και το Ερεχθείο στην Ακρόπολι και ο ναός της Αρτέμιδος στην Έφεσο, που είναι ένα από τα 7 θαύματα του κόσμου. Τέλος οι Ίωνες είχαν και δική τους διάλεκτο, την Ιωνική, που μιλιούνταν στις περισσότερες ελληνικές πόλεις της δυτικής παραλίας της Μικρός Ασίας και σε όλα σχεδόν τα νησιά του Αιγαίου. Διαιρείται δε σε «αρχαία Ιωνική» ή «επική» όπως είναι η γλώσσα του Ομήρου και του Ησιόδου και σε «νέα Ιωνική» που είναι η γλώσσα του Ηροδότου. Τέλος η Αττική διάλεκτος θεωρείται σαν κλάδος των ωνικών διαλέκτων.

## 2) Δάδιος



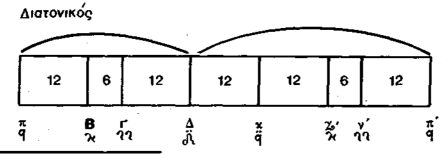


NQ

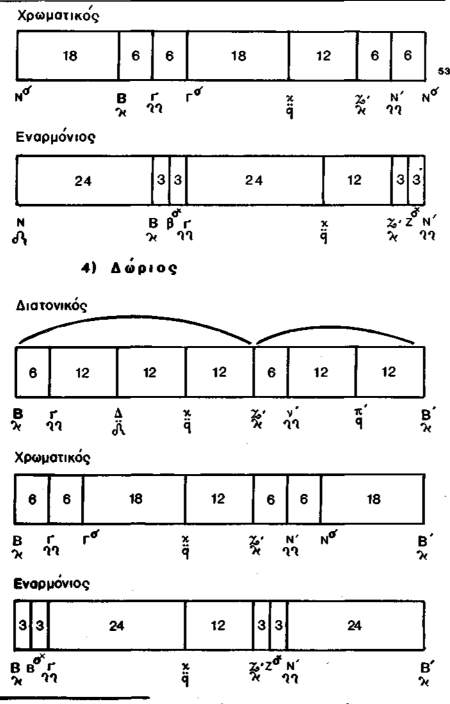


1,1 L

3) Φρύγιος

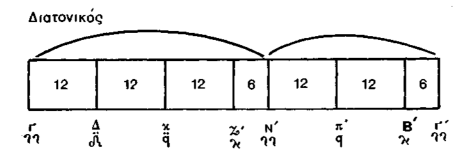


52. Στη Βυζαντινή Μουσική αντί του  $\mathbf{Z}_{\omega}$  (δίεση) έχει έτσι:  $\mathbf{N}_{\eta}^{\rho}$  (ὑφεση) Οι κλίμακες είναι παρμένες από την Ευρωπαϊκή Μουσική.

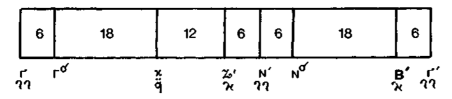


53. Στη Βυζαντινή Μουσική αντί του Νη (δίεση) έχει έτσι: Πα (ὑφεση).

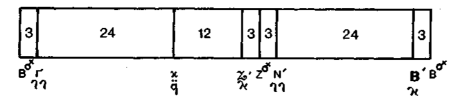
## 5) Υπολύδιος



## Χρωματικός

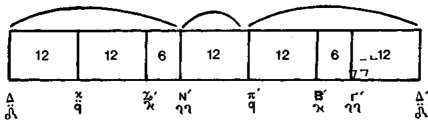


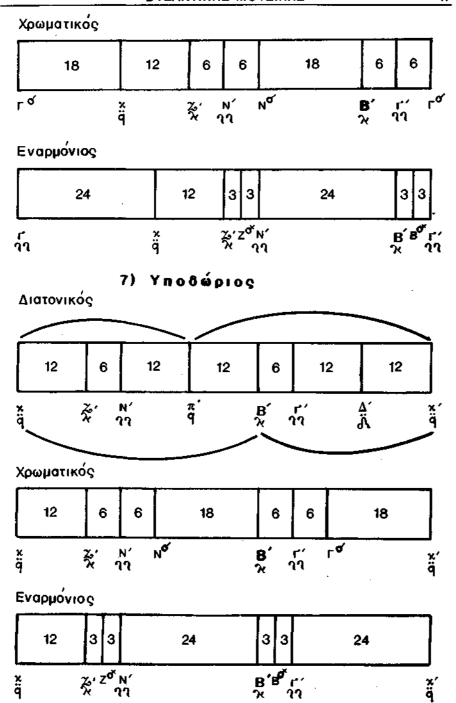
## Εναρμόνιος



## 6) Υποφρύγιος







Όπως βγαίνει από τα προηγούμενα, ουδέν πιθανό συμπέρασμα προκύπτει.

Το τέλειο σύστημα των Ελλήνων θεωρητικών προέρχεται ασφαλώς από την ανάπτυξη της Δωρικής λύρας.

Πώς να παραδεχθούμε ότι όχι μόνο όλες οι ελληνικές φυλές, δηλαδή Αιολείς, Ίωνες, Αχαιοί<sup>54</sup>, και άλλοι, ακόμη και βάρβαροι λαοί, Φρύγες και Λυδοί, συμφώνησαν να κομματιασθούν οι εθνικές τους ογδοάδες πάνω σ΄ αυτήν την κλίμακα, παίρνοντας σαν πρώτους τους διαδοχικούς φθόγγους του Δωρικού οκτάχορδου; Τέτοια συμμετρία προδίνει τέχνασμα και δογματική επισκευή.

Αλλωστε δεν λείπουν και οι θετικοί μάρτυρες αυτού.

Η πρώτη εφεύρεση του Μειξολύδιου τρόπου φθάνει μέχρι τον Τέρπανδρο (Η΄ – Ζ΄ αιώνα π.Χ.) κατά την γνώμη μερικών και κατά την γνώμη άλλων πάλι φθάνει μέχρι την Σαπφώ<sup>55</sup> (Ζ΄–ΣΤ΄ αιώνας π.Χ.). Οπωσδήποτε όμως ανήκει στη Λεσβιακή Σχολή, από την οποία οι τραγικοί δανείστηκαν αυτό τον τρόπο. «Αργότερα λέει ο Πλοὐταρχος, Λαμπροκλής ο Αθηναίος, επειδή κατάλαβε πως αυτός δεν έχει τον διαζευγμένο τόνο εκεί, όπως όλοι νόμιζαν, αλλά επί το οξύ, σκέφτηκε τη μορφή, που είναι τώρα σε χρήση και που οδηγεί π.χ. από την παραμέσην (Ζω²) στην υπάτη των υπατών (Ζω¹), πράγμα που σαφέστατα φανερώνει ότι το αρχικό σχήμα του Μειξολύδιου ήταν διαφορετικό απ' ό,τι υπήρχε στα εγχειρίδια. Είναι δε αυτό το αρχικό (άγνώστο σε μας), που θα μπορούσε μόνο να μας εξηγήσει το όνομα του τρόπου αυτού «μείγμα εκ Δωρίου και Λυδίου», του οποίου η κλασική σύσταση δεν υπολογίζεται καθόλου.

**Σημείωση:** Οι αρχαίοι και τα τρία γένη άρχιζαν πάντοτε από του Μειξολύδιου τόνου, γιατί το πρώτο τονικό πάτημα των δακτύλων πάνω στα όργανα ήταν από του Μειξολυδίου τόνου, δηλαδή κάτω **Ζω**.

<sup>54.</sup> Αχαιοί: Είναι τα προελληνικά φύλα, που κατά την προϊστορική περίοδο 2.000 π.Χ. κατέθηκαν από τα θόρεια, έδιωξαν τους Πελασγούς κι έτσι δημιούργησαν τον εξαίρετο μηκυναϊκό πολιτισμό. Η Ελληνική Ιστορία αρχίζει ουσιαστικά από τους Αχαιούς, που αποτελούν την πιό μεγάλη και ανώτερη φυλή της ελληνικής ομοφυλίας. Χαρακτηριστικό είναι ότι ο Όμηρος καλεί όλους τους Έλληνες Αχαιούς. Ο Τρωϊκός πόλεμας, η Αργοναυτική εκστρατεία, ο πόλεμος των «Επτά επί Θήθας» είναι επιχειρήσεις των Αχαϊκών κρατών. Ο μηκυναϊκός πολιτισμός, που δημιούργησαν οι Αχαιοί, είναι και ο πρώτος ελληνικός πολιτισμός. Οι ίδιοι επίσης διεμόρφωσαν την ασύγκριτη, την μοναδική επική ποίηση, δηλαδή τα περίφημα Έπη του Ομήρου, που είναι μια εξαιρετικά πολύτιμη κληρονομιά για ολάκερη την ανθρωπότητα.

<sup>55.</sup> Πλουτάρχου περί μουσικής 28 και ΧVΙ

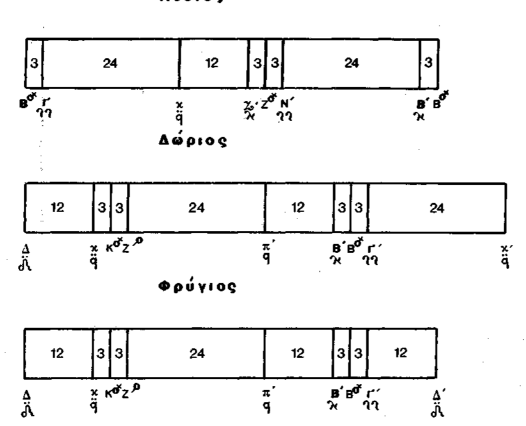
Ο μουσικογράφος πάλι Αριστείδης Κοΐντιλιανός μας άφησε με βάση κάποια άγνωστη πηγή την περιγραφή και το διάγραμμα στο εναρμόνιο γένος έξη τρόπων, από τους οποίους μερικούς μεταχειρίζονταν οι πολύ παληοί.

Συνεπώς μεταξύ των έξη τρόπων, τέσσερεις (Δώριος, Φρύγιος, Λύδιος, Μειξολύδιος) σχετικά με τους τρόπους, που αναφέρονται στα εγχειρίδια, εκτός του Δωρίου, κανένα από τα διαγράμματα του Αριστείδη Κοϊντιλιανού – όπως μπορούμε να το ελέγξουμε αυτό (Βλ. Πίνακα Β΄) – συμφωνεί στην περιγραφή αυτών. Βρίσκουμε εκεί επίσης μερικές ανωμαλίες μελωδικές, αυστηρά απαγορευμένες από τη διδασκαλία του Αριστόξενου.

### **ΠΙΝΑΚΑΣ Β΄**

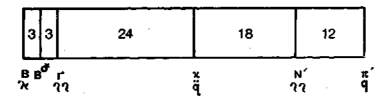
(Εναρμόνιον γένος)

Λύδιος

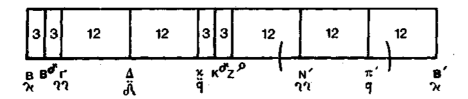


«ΜΕΘΟΔΟΣ» ★ Αστερ. Δεθρελή ★ 1984

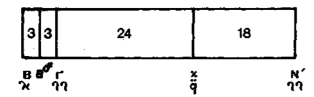
Ιάστιος



Μειξολύδιος



Συντονολύδιος



Το συμπέρασμα επιθάλλεται: Οι Ελληνικοί τρόποι και οι Βάρθαροι τέτοιοι – τρόποι – πού πάρθηκαν από τους Έλληνες, διατυπώθηκαν ξεχωριστά και αυθόρμητα, έπρεπε δε να επενδυθούν από την αρχή με τύπους ποικίλους, ακέραιους, πλήρεις στο τέλειο σύστημα της Δωρικής λύρας και έτσι πρόκυψε με το πέρασμα του χρόνου το Πανελλήνιο «τέλειο σύστημα».

Στην εποχή της μέγιστης άνθισης της μουσικής στον ΣΤ΄ και Ε΄ αιώνα, οι τύποι ήταν άλλωστε περισσότεροι ή επτά, ανώτερος αριθμός των συνδυασμών τους οποίους επιτρέπει το οκτάχορδο που ήταν υποταγμένο στις αρχές της ελληνικής προόδου. Όταν πάλι η ελληνική τέχνη και ο πολιτισμός ενώθηκαν, μερικοί τρόποι, χάρη σε μικρές τροποποιήσεις της υπόστασής τους, προσαρμόστηκαν στο τέλειο σύστημα (clavier) της Ελληνικής λύρας, που οπωσδήποτε κρατάει και τον ιδιαίτερο χαρακτήρα.

Μερικοί από τους τρόπους πήραν νέα ονόματα, δείχνοντας την σχέση συγγένειας με τον ένα των τριών θεμελιωδών τρόπων. Οι άλλοι τρόποι διαγράφηκαν και έτσι από την εποχή του Αριστόξενου δεν υπάρχει πιά θέμα του Λοκρίου τρόπου (που αποδίδεται στον Λοκρό Ξενόκριτο<sup>56</sup>).

Έτσι λοιπόν χάνεται η διάκριση μεταξύ των ποικιλιών τεντωμένων και χαλαρών, πάνω στην οποία οι αισθητικοί του Ε΄ αιώνα επέμειναν και που την διέκριναν στον Ιάστιο και Λύδιο τρόπο.

Εδώ πάλι έγινε πρόοδος και ανάπτυξη όσο έπρεπε ανάλογη με την εργασία της αραίωσης και του αττικισμού, που έπαθαν και η Ιωνική και η Δωρική διάλεκτος, η πρώτη, για να γίνει ποίηση αττική, η δε δεύτερη για να χρησιμοποιηθεί στα χορικά<sup>57</sup> της Αθηναϊκής τραγωδίας.

Η πορεία της απλοποίησης δεν έμεινε έως εκεί. Αν και οι επτά κλασικοί τρόποι εξακολουθούν μέχρι το τέλος της αρχαιότητας να έχουν τα διαγράμματά τους τακτικά και πολύ συμμετρικά στα ορθόδοξα εγχειρίδια, πολλοί όμως απ' αυτούς δεν άργησαν να καταλήξουν πρακτικά σε αχρηστία.

Σὺμφωνα με τις πληροφορίες που έχουμε από μερικές μουσικές συνθέσεις του Δ΄ αιώνα δεν υπάρχει πιά θέμα Λυδίου ή Υπολυδίου τρόπου.

Μένει δε το σύμπλεγμα το Δώριο (Δώριος καθαρός, Υποδώριος, νέος Μειξολύδιος) και το σύμπλεγμα το Φρύγιο (καθαρός Φρύγιος, Υποφρύγιος). Πλουτάρχ, περί μουσικής ΧΧΧΙΙΙ.

Αλλά από τον καιρό του Αριστοτέλη, μερικοί θεωρητικοί ωθούντες την ελάττωση στα άκρα, δεν δέχονται πια παρά δύο αρμονίες, χωρισμένες αληθινά και καθαρές, την αρμονία, όπως την δέχονταν οι Δωριείς και την αρμονία, όπως την δέχονταν οι Φρύγες, τις δε άλλες αρμονίες τις θεωρούσαν τροποποιήσεις αυτών (Αριστοτ. Πολιτ. IV, 3).

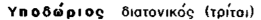
Η νεώτερη πάλι κατάταξη σε μείζονα και ελάσσονα είναι σχεδόν ίδια με εκείνα. Αν η διδασκαλία αυτή δεν επιβλήθηκε στη θεωρία, στην πράξη όμως βλέπουμε με τον Πτολεμαίο ότι στην εποχή του, δηλαδή τον Β΄ αιώνα μ.Χ. οι μόνοι ακόμη σε χρήση τρόποι στον μακρόχρονο κλάδο της τέχνης, στην κιθαρωδία, ήταν ο Δώριος, ο Υποδώριος, ο Φρύγιος και ο Υποφρύγιος:

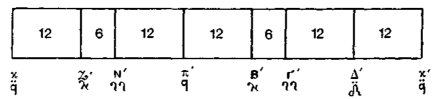
Ο Μειξολύδιος δε είχε πιά εξαφανισθεί (Βλέπε Πίνακα Γ΄).

<sup>56.</sup> Πλουτάρχ, περί μουσικής ΙΧ, 4

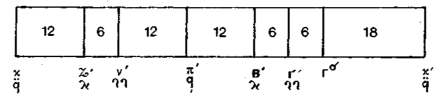
<sup>57.</sup> Χορικό, άσμα που το τραγουδεί χορός θεάτρου.

### ΠΙΝΑΚΑΣ Γ΄

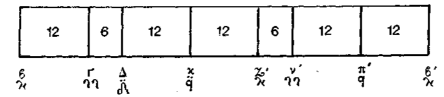




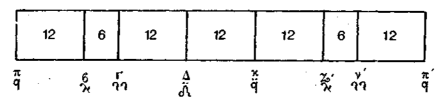
# Υποδώριος μεικτός



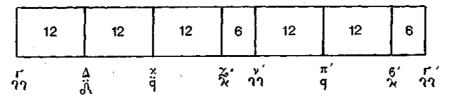
## Δώριος διατονικός (παρυπάται Λύδια)



# Φρύγιος διατονικός (υπέρτροπα)



# Υποφρύγιος διατονικός (ιαστιοκολιαία)



Για το νεώτερο μουσικό συναίσθημα, ένας τρόπος δεν είναι αρκετά ωρισμένος με τη διαδοχική σειρά των διαστημάτων, η οποία (σειρά) αποτελεί την βασική (γενέτειρα) ογδοάδα. Πρέπει ακόμη να υπάρχει σε τέτοια ογδοάδα κύριος φθόγγος, στον οποίο οι άλλοι φθόγγοι, συνδεμένοι μεταξύ τους με σταθερές σχέσεις, είναι υποταγμένοι μελωδικά και αρμονικά. Αυτός ονομάζεται τονικός.

Στη νεώτερη μελωδία το οκτάχορδο αρχίζει και τελειώνει με το τονικό και την επανάληψή του στην ογδοάδα. Έτσι στην «φυσική» κλίμακα ο μείζων τρόπος έχει σαν τύπο την ογδοάδα Νη -- Νη, (magiore) ο δε ελάσσων την ογδοάδα Κε -- Κε (minore): Οι φθόγγοι Νη και Κε είναι αμοιβαία η τονική του μείζονα και του ελάσσονα χωρίς αλλοιώσεις. Ο τονικός είναι σχετικά σύμφωνος (κατά την νεώτερη ἀποψη) με όλους τους φθόγγους της ογδοάδας εκτός του Βου και Ζω. Αυτός αποτελεί μαζί με την Τρίτη και Πέμπτη την τέλεια συμφωνία, μείζονα ή ελάσσονα, που χαρακτηρίζει την αρμονία.

Η συχνή επάνοδος του τονικού στην αρμονία, ή στην μελωδία, χρησιμεύει για να βεβαιώσει τον χαρακτήρα μιας μελωδίας. Συνεπώς πάνω στον τονικό εκτελείται ο τελικός ρυθμός της μελωδίας. Υπάρχουν δε λόγοι να πιστεύουμε ότι οι Αρχαίοι απέδωσαν σε ένα από τους φθόγγους των ογδοάδων αυτών ανάλογο παράγοντα, τουλάχιστον σχετικά με κάποιες σχέσεις προς τον δικό μας τονικό.

Πράγματι, μόλις η διαδρομή των μελωδιών ξεπερνάει την ογδοάδα, δεν μπορεί πιά να πιάσει την έννοια του τρόπου (ήχου), χωρίς τον φθόγγο, που είναι ο γεννήτορας αυτού του γένους. Κείμενα του Αριστοτέλη και της Σχολής του, ουδεμία αμφιβολία αφήνουν σχετικά προς το σημείο αυτό.

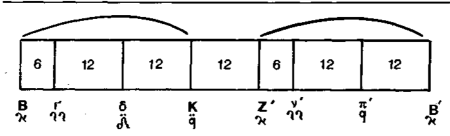
Η συμφωνία της οκτάχορδης λύρας, λένε, κανονίζεται επί της μέσης:

Για κάθε χορδή ο ακριβής τονισμός είναι στο να βρεθεί μαζί με την μέση σε ωρισμένη σχέση.

Γι' αυτό όταν η μέση είναι ασύμφωνη, τότε ολόκληρο το όργανο ηχεί παράφωνα. Η μέση είναι όχι μόνον «η θάση» της αρμονίας, ο δεσμός ανάμεσα στους φθόγγους, αλλά και ο ηγεμών τόνος της μελωδίας. Σε κάθε καλά συνθεμένη μελωδία, η μέση συχνά ξανάρχεται.

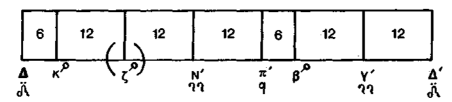
Όταν η μελωδία απομακρύνεται, σπεύδει να ξαναγυρίσει εκεί απ' όπου ξεκίνησε. (Αριστοτ. προθλημ. XIX, 20, 33, 36. Πολιτικ. Ι, 5 Μεταφυσ. IV, II, 5. Πλουτάρχου περί μουσ. II).

Οι διακρίσεις αυτές, αν και είναι παρμένες σε γενικούς όρους, όμως από το κείμενο βγαίνει ότι καθαρά είχαν υπ' όψει την Δωρίαν λύραν, το Δώριο οκτάχορδο, όπου η κεντρική χορδή της λύρας πιάνει την 4η θέση από το βαρύ, δηλαδή είναι ο τόνος που από τότε θεωρείται θέθαιο ότι στις συνηθισμένες μελωδίες στον Δώριο τρόπο, όπως π.χ. με την παρακάτω μορφή, ο πιό ψηλός φθόγγος του κατώτερου τετράχορδου (Κε) είναι εκείνος, γύρω από τον οποίο «περιστρέφεται» η μελωδία.



Πιο συγκεκριμένα είναι εκείνος ο φθόγγος, που οι σχέσεις με τους άλλους φθόγγους της μελωδίας, δίνουν σ' αυτόν τον ιδιαίτερό του χαρακτήρα. Είναι με άλλα λόγια όπως ο τονικός, που είναι η βάση της μελωδίας, δηλαδή διαδραματίζει το μελωδικό πρόσωπο του τονικού, αν όχι το καθαρό αρμονικό του δικού μας τονικού, σαν γεννήτορα της ταυτόχρονης συμφωνίας σε των τριών φθόγγων, που ήταν άγνωστος στην ελληνική μουσική.

Η ανάλυση των άλλων φθόγγων της Δωρικής μελοποίτας, κύρια δε του πρώτου Δελφικού ύμνου, θεθαιώνει ιδιαίτερα το συμπέρασμα αυτό. Εκεί η μελωδική ογδοάδα έχει τον παρακάτω τύπο:



Περιδάλλει δε τον κεντρικό φθόγγο Νη από την Δωρία μέση, που κάποτε επαναλαμβάνεται και που κάνει να κυματίζει η μελωδία. Απ' αυτό προκύπτει ότι, για να συγκρίνουμε τη Δώρια κλίμακα προς τη νεώτερη, πρέπει να πάρουμε σαν σημείο ξεκινήματος από την αρχαία ογδοάδα, όχι την πρώτη, αλλά την τέταρτη. Η Δωρική ογδοάδα επενδύεται τότε στην αναλλοίωτη κλίμακα το παρακάτω σχήμα:

| 12            |   | 6     | 12      | 12         | 6       | 12        | 12         |        |
|---------------|---|-------|---------|------------|---------|-----------|------------|--------|
| ———<br>Қ<br>Ч | 3 | \$' ( | N´<br>Ä | π <b>'</b> | Β΄<br>γ | รูง<br>L. | <b>A</b> ' | K<br>Ÿ |

<sup>58.</sup> Πρέπει να επιμείνουμε στη λέξη «ταυτόχρονος», γιατί η έννοια της τέλειας συμφωνίας, που κρύθεται κάτω από τη λέξη αυτή, δεν είναι ξένη στην αρχαία ελληνική τέχνη, αν παρατηρήσουμε την συμφωνία αυτή στα διαδοχικά μελωδικά της στοιχεία. Έτσι στο διατονικό μέρος του α΄ Δελφικού Ύμνου (τονικός Νη), οι μελωδικοί ρυθμοί εκτελούνται στους φθόγγους Νη, Βου, ύφεση, Δι, δηλαδή επί των τριών φθόγγων της τέλειας συμφωνίας του τονικού.

Δηλαδή είναι σαν η δική μας ελάσσων εκ του Κε (La), όπως εκτελείται σε κατάβαση. Μ' άλλα λόγια ο αρκτικός φθόγγος της Δώριας ογδοάδας (Βου), είναι κυρίαρχος (δεσπόζων) και όχι τονικός. Δεν πρέπει να απορήσουμε διότι οι αρχαίοι, στο διάγραμμα της Δώριας ογδοάδας είχαν βάλει τον τονικό στο μέσον, αντί να τον βάλουν σαν επικεφαλίδα σε ένα των άκρων. Έτσι δε προσαρμόζονται στη μελωδική πραγματικότητα.

Στ' αλήθεια στη σοβαρή και αισθηματική αρχαία μελωδία, καθώς και σε σοβαρό αριθμό μεγαλυτέρων λαϊκών ασμάτων (Βλέπε πίνακα Δ΄) που βρίσκεται στα όρια της ογδοάδας, το μελωδικό σχέδιο κλείνει γύρω από το τονικό, σαν κέντρο και έχει σαν πόλους τον κυρίαρχο (δεσπόζοντα) και την παλιλογίαν (επανάληψη). Το αρχαίο διάγραμμα εξηγεί αυτό ακριβώς το μελωδικό σχήμα.

Είναι, για να μιλήσουμε γενικώτερα, η πιστή εικόνα του τέλειου συστήματος της σύμφωνης οκτάχορδης λύρας, για την εκτέλεση απλής μελωδίας ωρισμένου τύπου.

Αν δε εξετάσουμε το θέμα του τονικού, γίνεται πιο σκοτεινό.

Η αναλογία μας επιτρέπει να πιστεύουμε:

- 1) Ότι αυτοί οι τρόποι δέχονται επίσης ηγεμόνα (κύριο) φθόγγο.
- Ότι ο κύριος φθόγγος μπορούσε να θρεθεί όχι στο άκρον, αλλά προς το κέντρο της ογδοάδας.

#### ΠΙΝΑΚΑΣ Δ΄

1) Άσμα il plait, bergère. (Ρυθμός εξάσημος)

2) Η Μασσαλιώτις. (Ρυθμός τετράσημος) των Δωσική: Ronget de Lisle.)

Ο ορισμός όμως αυτός δεν μπορεί να επαρκέσει για την αναζήτηση του φθόγγου,πάνω στον οποίο καταλήγουν οι συνθεμένες μελωδίες σε κάθε τρόπο. Στ' αλήθεια το θέμα του τέλειου (τελικού) ρυθμού θα απασχολούσε τους αρχαίους, το μέρος όμως αυτό της διδασκαλίας τους δεν διατηρήθηκε.

Μεταξύ δε των διορισθέντων χαρακτήρων στη μέση, κανένας δεν περιγράφει το προνόμιο το αποκλειστικό στο να τελειώνει η μελωδία. Η νεώτερη αρχή, που απαιτεί ώστε ο τελικός ρυθμός να τελειώνει επί του τονικού, εκφράστηκε για πρώτη φορά από τον **Guy d' Arezzo»**<sup>59</sup>.

'Αλλωστε οι περισσότερες από τις αρχαίες μελωδίες που υπάρχουν, έχασαν την αποκλειστικότητά τους. Εν τούτοις φαίνεται ότι μπορούμε σύμφωνα με τα παραδείγματα που υπάρχουν να παραδεχθούμε ότι ο τελικός ρυθμός γίνονταν από προτίμηση στην αρχή της ογδοάδας, ή σε κάποιο από τους δύο κεντρικούς της φθόγγους.

<sup>59.</sup> Ας σημεωθεί ότι οι Ευρωπαίοι κάθε μουσική εφεύρεση την αποδίδουν στον Guy d' Arezzo, μοναχό του τάγματος των Βενεδικτίνων της Πομπόζης, που γεννήθηκε στα τέλη του 10ου αιώνα μ.Χ. και πέθανε γύρω στα 1050.

Οι αρχαίοι κριτικοί από τον Δάμωνα ακόμη, (Ε΄ αιών. π.Χ.) διαλογίζονταν, ἡ πιό σωστά παραλογίζονταν σχετικά με κείνο που αποκαλούν **ἡθος των**τρόπων, που σημαίνει χαρακτήρα εκφραστικό και ενέργεια πάνω στο ηθικό.
Οι θεωρίες ειπωμένες από τον σοφιστή Ιππία, πρέπει να γίνουν δεκτές με μεγάλη επιφύλαξη:

**Πρώτο** γιατί μας είναι αδύνατο να διακρίνουμε στα χαρακτηριστικά του μελικού ήθους, την αντίληψη των αρχαίων μουσικών για το ήθος και την ενέργεια, πράγμα που οφείλουμε να κάνουμε σε θάρος της ίδιας της υπόστασης της μελικής ογδοάδας και κείνο που προκύπτει πράγματι από το κατά παράδοση ύφος των συνθέσεων, στις οποίες ο τρόπος ήταν προσδιωρισμένος.

Έτσι ο Ποντικός Ηρακλείδης μας λέει ότι ο Ιάστιος τρόπος είχε στην αρχή χαρακτήρα σκληρό, αυστηρό και υπερήφανο, έπειτα δε γινόταν μαλακός και κραιπαλώδης (κατάλληλος για μέθη). Δεν μας λέει δε ότι αργότερα η ὑπαρξη της Ιαστίου ογδοάδας τροποποιήθηκε.

Δεύτερο γιατί πολλοί ηθικοί ορισμοί που έχουμε από τους αρχαίους δεν ανταποκρίνονται στους καθ' ολοκληρίαν τρόπους, που χάθηκαν κατά την ελληνική εποχή, ή στους αρχαίους τρόπους που άλλαξαν όνομα και που η ταυτότητά τους είναι πολύ ή λίγο αθέθαιη, είτε τέλος στους τρόπους που η Μελική υπόσταση τροποποιήθηκε μεταγενέστερα των Ορισμών (π.χ. Μειξολύδιος).

Χάρη στις παρατηρήσεις αυτές συγκεντρώνω στον επόμενο πίνακα Ε΄, από περιέργεια, εκείνα που μας διδάσκουν τα κείμενα:

α) για το ήθος των διαφόρων τρόπων, β) για το γένος της μουσικής σύνθεσης, όπου το καθένα απ' αυτά ήταν κανονικά σε χρήση:

## MINAKAE E'

| Όνομα Τρόπου             | Ήθος (χαρακτήρας)                                                                                  | Χρήση                                                                                                      |
|--------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Δώριος                   | Ανδρικός, βαρύς (σοβαρός)<br>μεγαλοπρεπής, πολεμικός<br>και παιδευτικός.<br>(Πλουτ. μουσικής XVII) | Ύμνοι λειτουργικοί χορικά και θρήνοι τραγικοί, κιθαρωδία, άσματα συμποσιακά, άσματα ερωτικά.               |
| Υποδώριος <sup>60</sup>  | Ευσταθής και μεγαλοπρεπής, αλλά δραστηριώτερος του Δωρίου, υπερήφανος και πομπώδης.                | Νόμος κιθαρωδικός, λυρ.<br>Απολλώνιος, μονωδίες<br>τραγικές, διθύραμβος.                                   |
| Μειξολύδιος              | Παθητικός.                                                                                         | Τραγικοί χοροί, νόμος<br>κιθαρωδικός.                                                                      |
| Φρύγιος                  | Ταραγμένος, ενθουσιαστικός,<br>βακχικός. (Αριστοτ. Προβλημ. 48)                                    | Αυλός, διθύραμβος,<br>τραγωδία, κιθαρωδία.                                                                 |
| Υποφρύγιος <sup>61</sup> | Ανάλογος προς τον Φρύγιο,<br>αλλά δραστηριώτερος.                                                  | Σκόλια <sup>62</sup> , αυλητικές,<br>τραγικές μονωδίες,<br>διθύραμβος, κιθαρωδία.<br>(Πλουτ. μουσ. ΧΧVIII) |
| Λύδιος                   | Θρηνώδης, επικήδειος,<br>κόσμιος και παιδευτικός.<br>(Αριστοτ. Πρβλ. & Πλουτ. μουσ. XV)            | Λὖρ. Απολλώνιος,<br>τραγωδία, Αυλητική.                                                                    |
| Υπολύδιος                | Ασελγής, χαλαρός,<br>φιλήδονος.                                                                    | Αυλωδία.                                                                                                   |

<sup>60.</sup> Ο Ηρακλείδης ταυτίζει τον υποδώριο και Αιόλιο.

<sup>61.</sup> Ταυτόσημος προς τον Χαλαρό Ιάστιο.

<sup>62. `</sup>Ασματα σκωπτικού ή εγκωμιαστικού χαρακτήρα, που συνόδευαν την οινοποσία στα συμπόσια.

#### 7. Τόνοι και κλίμακες κατά μετάθεση

Σήμερα ακούμε κατά μετάθεση τόνου ή κλίμακας το σχετικό ύψος, όπου εκτελείται μελωδία, ή ακριθέστερα τον θαθμό της γενικής κλίμακας των φθόγγων, στο οποίο είναι τοποθετημένη η μελική ογδοάδα.

Στην αρχαία μουσική θεωρία η κατάσταση της κλίμακας εν μεταθέσει είναι σχεδόν η ίδια. Μόνο οι Έλληνες εδώ και πάντοτε, που θρίσκονταν πιο κοντά στην απλή πραγματικότητα, παίρνουν σαν αντικείμενο μετάθεσης, όχι την αφηρημένη ογδοάδα, αλλά το τέλειο σύστημα ολόκληρο, το οποίο, στην εποχή, για την οποία γίνεται ο λόγος, περιλάμβανε, όπως είδαμε δύο υποδώριες ογδοάδες.

Με την υπόθεση ότι ο βαρύτερος ήχος της γενικής κλίμακας των φθόγγων είναι ο Γα, διαιρούμε την ογδοάδα Γα<sup>1</sup> – Γα<sup>2</sup> σε ημιτόνια και παίρνουμε κάθε ένα από τους βαθμούς. Έτσι φτιάχνοντας διπλή ογδοάδα, που αναπαράγει τη σειρά των διαστημάτων του τέλειου συστήματος, επιτυχαίνουμε διαδοχή δώδεκα (12) κλιμάκων κατά μετάθεση.

#### 8. Παρασημαντική

Παρασημαντική είναι η επιστήμη, που με γραπτά σημεία εκφράζει τη δύναμη των φωνών. Ο μουσικός αυτός όρος σημάνθηκε για πρώτη φορά από τον θεωρητικό της αρχαιότητας Αριστόξενο, (Αρμον. 39, 12– 25) που με τον τρόπο αυτό έρριξε όλο το θάρος της έννοιας στη λέξη «δύναμις». Συνεπώς Παρασημαντική είναι η επιστήμη, που επινόησε ιδιαίτερο σύμθολο για κάθε δύναμη, έτσι, ώστε να μπορεί να παρασταθεί με συνθηματικά σημεία, που να βοηθούν τον εκτελεστή να μελωδήσει ό,τι ακριθώς είχε στο νου του ο συνθέτης.

Όποιο βασικό ρόλο παίζει θεμελιακά για τη γλώσσα το αλφάβητο, τον ίδιο ακριβώς ρόλο παίζει και για τη μουσική, η παρασημαντική.

Μια από τις πιό σπουδαίες πηγές για τη γνώση της αρχαίας ελληνικής παρασημαντικής είναι ο Αλύπιος άρχ. θεωρητικός της μουσικής, που στην «Εισαγωγή της μουσικής» εκθέτει όλα εκείνα, που αφορούν την παρασημαντική. Σήμερα για το λόγο ότι λείπουν οι πολλές και πλήρεις αρχαίες μουσικές συνθέσεις, είναι εξαιρετικά δύσκολο να σχηματίσουμε την αληθινή εικόνα, τόσο αναφορικά με την πλήρη κατανόηση της αρχαίας ελληνικής μουσικής, όσο και για την πρακτική εκτέλεση των αρχαίων μουσικών τεμαχίων.

Ότι δε η αλφαθητική των αρχαίων ελλήνων παρασημαντική χρησίμεψε σαν βάση στη διαμόρφωση της εκκλησιαστικής μουσικής γραφής των πρώτων Χριστιανικών χρόνων μέχρι του Ζ΄ μ.Χ. αιώνα, αποδεικνύεται τόσο από τον Αμβροσιανό ύμνο «Te deum te Dominum Confidemur», ο οποίος έγινε από τους ιερούς Πατέρας Αμβρόσιο και Αυγουστίνο και είναι παρασημασμένος από αυτήν, όσο και από τον πρό ετών (1926) στην Αίγυπτο ανακαλυφθέντα ελληνικό πάπυρο του Οξύρυγχου (Γ΄ μ.Χ. αιώνας), που περιέχει ύμνο στην Αγία Τριάδα «Ομού πάσαι τε Θεού ....» που είναι παρασημασμένος όμοια με την αρχαία ελληνική παρασημαντική, την αλφαβητική.

Από τον Ζ΄ όμως αιώνα αρχίζει η περίοδος των συμβολικών αγγιστροειδών σημείων, που εφαρμόζονται στις περικοπές των Αποστόλων και Ευαγγελίων. Το είδος αυτό ήταν εμμελής ανάγνωση, απαγγελία και κατά τον ίδιο τρόπο η εκκλησία μας από παράδοση μέχρι σήμερα απαγγέλλει τις περικοπές αυτές. Η ακριβής όμως σημασία των εκφωνητικών σημείων δεν είναι γνωστή, γιατί ουδεμία διασώθηκε ερμηνεία τους.

Με το πέρασμα των χρόνων φθάνουμε στη φωτισμένη φυσιογνωμία Ιωάννου του Δαμασκηνού, που επινόησε και την αγγιστροειδή συμβολική μουσική γραφή.

Στον καθορισμό όμως των άφωνων σημαδίων πάρα πολύ βοήθησε και ο εξαίρετος **Ιωάννης ο Κουκουζέλης** (ΙΒ΄ αιώνας), που συστηματοποίησε την μουσική γραφή και με τον τρόπο αυτό απλούστεψε την μάθηση της μουσικής αυτής.

Έτσι αργότερα μιά συστηματική μελέτη και σύγκριση της πολύ δύσκολης μουσικής στενογραφίας Δαμασκηνού – Κουκουζέλη από τον μουσικό και μελοποιό ιερέα Μπαλάσιο (ΙΖ΄ αιώνας), του έδωσε αφορμή να ερμηνεύσει την μουσική χρησιμοποιώντας περισσότερους έμφωνους μουσικούς χαρακτήρες, αντικαθιστώντας έτσι τις άπειρες μουσικές γραμμές που εκτελούνταν με την μνήμη.

Την ίδια μέθοδο ακολούθησαν ο κατά το 1748 αποθανών Παναγιώτης Χαλάτζογλου, Πρωτοψάλτης και ο διάδοχός του, που ήκμασε στα μέσα του ΙΗ΄ αιώνα Ιωάννης ο Τραπεζούντιος, Πρωτοψάλτης, που με προτροπή του Πατριάρχου Κυρίλλου του Ε΄ (1756) μετέγραψε πιο επεξηγηματικά διάφορα αρχαία μουσουργήματα.

Πιό πλατειά όμως και συστηματικώτερη εξήγηση της αρχαίας στενογραφίας έκανε ο εξαίρετος μουσικοδιδάσκαλος Πέτρος ο Πελοποννήσιος (+1777), που με τη μελέτη του γραφικού του συστήματος μόνο μπορεί να μυηθεί ο εραστής της μουσικής μας στη γνώση της αρχαίας μουσικής στενογραφίας, παραλληλίζοντας το σύστημα αυτό με τις αρχαιότερες μουσικές γραφές.

Συνοπτικά η Παρασημαντική των Βυζαντινών πέρασε τα παρακάτω στάδια:

- α) Την περίοδο (Η΄ αι. iB αι.) που επικρατούσε η γραφή **Ιωάννου του** Δαμασκηνού.
- 6) Την περίοδο (ΙΒ΄ αι. ΙΖ΄ αι.) που επικρατούσε η γραφή **Ιωάννου του Κουκουζέλη.**
- γ) Την περίοδο (ΙΖ΄ αι. ΙΗ΄ αι.) που επικρατούσε η εξήγηση της γραφής του Κουκουζέλη, που έγινε από τον ιερέα Μπαλάσιο (Βαλάσιο).
- δ) Την περίοδο που επικρατούσε η γραφή Πέτρου του Πελοποννήσιου, που απλούστεψε τη γραφή του ιερέα Μπολάσιου.
- ε) Την μεταθατική περίοδο, που επικράτησε η γραφή Γεωργίου του Κρητός, που απλούστεψε πιό πολύ ακόμη τη γραφή Πέτρου του Πελοποννήσιου.

Συμπερασματικά λοιπόν μπορούμε να πούμε πως το έργο Πέτρου του Πελοποννήσιου συμπλήρωσε ο άξιος μαθητής του Πέτρος ο Πρωτοψάλτης ο Βυζάντιος (+1808). Αυτούς τους ακολούθησαν ο Ιάκωδος ο Πρωτοψάλτης (+1800), ο Γεώργιος ο Κρής (+1816), Αντώνιος ο Λαμπαδάριος (+1828), ο Χίος την καταγωγή Απόστολος Κωστάλας (+1840), Γρηγόριος Πρωτοψάλτης ο Λευίτης (+1822), Χουρμούζιος ο Χαρτοφύλακας (+1840) και Χρύσανθος ο Προύσης (+1843) από τους οποίους οι τρείς τελευταίοι εφεύρον το τώρα σε χρήση γραφικό σύστημα της μουσικής μας, που έγινε από το 1818 τελικά δεκτό από την Μεγάλη του Χριστού Εκκλησία και ακολουθιέται μέχρι και σήμερα.

Στα νεώτερα χρόνια απο μεν τους δικούς μας, που ασχολήθηκαν με την Παρασημαντική της Βυζαντινής μουσικής είναι: Πέτρος Συμεών ο Αγισταφίτης (+1861), Κυριακός Φιλοξένης (+1880), Παναγιώτης Κηλτζανίδης (+1896), Γ. Βιολάκης (+1912) και από τους σύγχρονους ο Κ. Ψάχος (+1949).

Από τους ξένους πάλι οι: Gervert, Willoteau, Petis, J. Thibaut, J. Tillyard, D. Hugues Gaiser, Kiemann, Rebours, Gastoue, M. Meriler, E. Wellesz και άλλοι.

Το μόνο όμως μέσον για να εξασφαλισθεί η ακριθής και πιστή εξήγηση της πρώτης συμθολικής στενογραφίας με τις διάφορες κατά καιρούς αναλύσεις που έγιναν στη σημερινή γραφή είναι ο αναδρομικός παραλληλισμός της εξήγησης των τριών διδασκάλων προς τους ενδιάμεσους σταθμούς των αναλύσεων και με θάση αυτούς προς την αρχαία στενογραφία.

Κάθε άλλη εργασία κατά την πολύ ταπεινή μας γνώμη, που δεν στηρίζεται στην εξέλιξη της πρώτης μουσικής στενογραφίας και την θαθμιαία της ανάλυση και τολμηρή είναι και αστήρικτη.

Νέα λοιπόν ώθηση στις Βυζαντινές μουσικές σπουδές έδωσε η μεταρρύθμιση που άρχισε στις αρχές του ΙΘ΄ αιώνα (1814) και της οποίας υπεράξιοι στυλοβάτες και εμπνευστές ήταν, όπως αναφέραμε παραπάνω, οι τρείς επιφανείς μουσικοδιδάσκαλοι και μελοποιοί δηλαδή: Γρηγόριος ο Πρωτοψάλτης, Χουρμούζιος ο Χαρτοφύλακας και Χρύσανθος ο Προύσης.

Αυτό τελικά το νέο μουσικό αναλυτικό σύστημα γραφής της Θεωρίας και Πράξης της μουσικής μας θα μας απασχολήσει στο δεύτερο μέρος, με βάση τα έως τώρα βοηθήματα, όπως τα αναφέρουμε στην σχετική βιβλιογραφία.

#### ΤΕΛΟΣ ΤΗΣ ΠΡΟΘΕΩΡΙΑΣ



των Εστώτων φθόγγων τίνες δε οι εστώτες φθόγγοι, εξής λέγομεν.

#### KE & AAAION H.

Περὶ Χροών.

§. 265.

στώτες μέν φθόγγοι είναι έχεῖνοι, τῶν ὁποίων οἱ τόνοι δὲν μεταπίπτουσιν εἰς τὰς διαφορὰς τῶν γενῶν, ἀλλὰ μένουσιν ἐπὶ μιᾶς τάσεως. Κινούμενοι δὲ ἢ φερόμενοι φθόγγοι εἶναι ἐχεῖνοι, τῶν ὁποίων οἱ τόνοι μεταβάλλονται εἰς τὰς διαφορὰς τῶν γενῶν, καὶ δὲν μένουσιν ἐπὶ μιᾶς τάσεως ἢ, δ ταὐτὸν ἐστὶν, οἱ ποτὲ μὲν ἐλάσσονα, ποτὲ δὲ μείζονα δηλοῦντες τὰ διαστήματα, κατὰ τὰς διαφόρους συνθέσεις τῶν τετραχόρδων.

§. 266. Χρόα δὲ εἶναι εἰδικὴ διαίρεσις τε γένους. Παρῆγον δὲ τὰς χρόας οἱ ἀρχαῖοι ἀπὸ τὴν διάφορον διαίρεσιν τῶν τετραχόρδων, ἀφήνοντες μὲν Ἐστῶτας φθόγγους τοὺς ἄκρους τε τετραχόρδου ποιοῦντες δὲ Κινεμένες τοὺς ἐκ μέσφ. Εἰναι δὲ αὶ χρόαι αἱ ἡηταὶ καὶ γνώριμοι κατὰ τὸν Εὐκλείδην, ἔξ. Ἐναρμονίου μὲν γένους, μία Χρωματικε δὲτρεῖς καὶ

Διατονικέ, δύο.

S. 267. Λοιπὸν ἡ μεν πρώτη χρόα χαρακτηρίζεται ἐκ τῶν τεταρτημοριαίων διέσεων τε τόνε, καὶ δνομάζεται Ἐναρμόνιος. Ταύτης δὲ τὰ διαστήματα δὶ ἀριθμῶν οὕτως ἐξέφραζον 6+6+48 = 60 κατὰ δίεσιν, καὶ δίεσιν, καὶ δίτονον. Ἡ δὲ δευτέρα χαρακτηρίζεται μεν τριτημοριαία διέσει, δνομάζεται δὲ Μαλακὸν χρῶμα δ δὶ ἀριθμῶν οὕτως ἐξέφραζον

8+8+44=60 κατά δίεσιν, καὶ δίεσιν, καὶ τριημιτόνιον καὶ δίεσιν. Ἡ δὲ τρίτη χαρακτηρίζεται μὲν ἐκ διέσεων ἡμιολίων τῆς ἐναρμονία διέσεως ὀνομάζεται δὲ Ἡμιολίου χρώματος 9+9+42=60 κατὰ δίεσιν ἡμιόλιον, καὶ δίεσιν ἡμιόλιον, καὶ τριημιτόνιον καὶ δίεσιν. Ἡ δὲ τετάρτη ἴδιον μὲν ἔχει τὴν ἐκ δύο ἡμιτονίων ἀσύνθετον σύστασιν ὀνομάζεται δὲ Τονιαία χρώματος 12+12+36=60 καθ ἡμιτόνιον, καὶ τριῆμιτόνιον. Ἡ δὲ πέμτη σύγκειται μὲν ἐξ ἡμιτονία, καὶ τριῶν διέσεων, καὶ λοιπῶν πέντε ὀνομάζεται δὲ Μαλακὸν διάτονον 12+18+30=60 (α). Καὶ ἡ ἔκτη ἔχει μὲν ἡμιτόνιον, καὶ τόνον, καὶ τόνον λέγεται δὲ Σύντονον διάτονον 12+24+24=60 ἡ 24+24+12=60.

§. 268. Ήμεις δε εκλαμβάνοντες τὰ έπτὰ διαστήματα τῆς διατονικῆς κλίμακος ως τονιαία, δυνώμεθα νὰ μεταχειριζώμεθα καὶ ἡμίτονα τέτων εξ. "Οθεν παράγονται καὶ πολλαὶ κλίμακες, παραστατικαὶ
τῶν χροῶν. Πρὸς ὁ ἡ μεν διατονικὴ κλίμαξ ἃς ὑποτεθῆ ως βάσις ὅσαι δε κλίμακες εἰναι δυνατὸν
νὸ παραχθῶσιν ἀπ' αὐτὴν, ἄς λέγωνται Χρόαι.

\$ 269. "Όταν γίνηται μία μεταβολή εν τῆ χλίμα
κι ἀντὶ εκάστου τῶν φθόγγων αὐτῆς, τότε ἂς λεγηται κατὰ συμμονασμόν ὅταν δε δύο, κατὰ συνδιασμόν ὅταν δε τρεῖς, κατὰ συντριασμόν ὅταν δε
τέσσαρες, κατὰ συντετρασμόν. ὅταν δε πέντε, κατὰ
συμπεντασμόν καὶ ὅταν εξ, κατὰ συνεξασμόν.

§ 270. Θ Προσλαμβανόμενος καὶ ὁ ὄγδοος ἐπὶ τὸ ὀξὸ φθόγγος, ἢτοι ἡ Μέση, εἴτε ἐπὶ τόνε κεῖνται, εἴτε ἐπὶ ἡμιτόνε, ἔσονται δύο φθόγγοι ἄκροι ἐστῶτες οἱ δ ἐν μέσφ πάντες, κινούμενοι κατὰ τὴν χρείαν. Καὶ ἐὰν μὲν εἶναι δυνατὸν νὰ παράγωμεν

<sup>«)</sup> Ταύτης της χρόας έγγυς είναι το ημέτερον Διατονικόν γένος.

από ενα τόνον δύο διέσεις, ἢ δύο εφέσεις, εἶναι ὅμως ἀδύνατον νὰ τεθώσι καὶ αἱ δύο εἰς κλίμακα ἐνὸς διαπασών ἐπειδὴ τότε τὸ διαπασών περιέξει διαστήματα ὀκτώ ὅπερ ἄτοπον (α).

#### KEDAAAION O.

#### Πόσαι αἱ δυναταὶ Χρόαι.

#### §. 271.

Της διατονικής κλίμακος, πα βε γα δι κε ζωνη, δ προσλαμβανόμενος ᾶς μη γίνηται μήτε δίεσις, μήτε δύφεσις οἱ δὲ λοιποὶ εξ φθόγγοι ᾶς γίνωνται καὶ τὰ δύο. Ἐκ ταύτης λοιπον τῆς κλίμακος, κατὰ μεν συμμονασμόν μεταβολής, κινσυμένων τῶν φθόγγων ἢ διὰ διέσεως ἢ ὑφέσεως, εἶναι δυνατὸν νὰ παράγωμεν χρόας 12 (β), τὰς

na? ya di ze  $\zeta \omega$  vŋ (y). na  $\delta$  ya di ze  $\zeta \omega$  vŋ ( $\delta$ ). na  $\beta$ 8  $\gamma$  di ze  $\zeta \omega$  vŋ ( $\epsilon$ ). na  $\beta$ 8  $\delta$  di ze  $\zeta \omega$  vŋ ( $\zeta$ ). na  $\beta$ 8 ya  $\delta$  ze  $\zeta \omega$  vŋ ( $\epsilon$ ). na  $\delta$ 8 ya di  $\delta$ 2  $\delta$ 2  $\delta$ 3  $\delta$ 4  $\delta$ 5  $\delta$ 4  $\delta$ 5  $\delta$ 5 vŋ ( $\delta$ 7). na  $\delta$ 8 ya di ze  $\delta$ 5 vŋ ( $\delta$ 7). na  $\delta$ 8 ya di ze  $\delta$ 7 ( $\delta$ 7). na  $\delta$ 8 ya di ze  $\delta$ 7 ( $\delta$ 7). na  $\delta$ 8 ya di ze  $\delta$ 8  $\delta$ 9  $\delta$ 7 ( $\delta$ 7). na  $\delta$ 8 ya di ze  $\delta$ 8  $\delta$ 9  $\delta$ 7 ( $\delta$ 7).

α) 'Ατοπόν έστι τέτο καθ' ήμας διὰ τὰ είρημένα (ξ. 50.), καὶ κατὰ τὰς 'Οθωμανούς' δυνατὸν δε καὶ εύχρηστον παρὰ τοῖς Εὐρωπαίοις' διότι έτοι δώρανται νὰ γεμίζωσι τὸ διαπασών με διαστήματα είως δώδεκα.

β) Εξ μεν ήν ή ματαβολή σημαντική μόνον διίσεως, ήν αν δ

= 1. Έπει δε σημαίνει δίεσεν τε και υφεσεν, εσται = 2.
Έπει δε και οι φθόγγοι, ους υπέρχονται, εξ είσεν αρα 2.
6. = 12.

Επειδή τὰ μακάμια των 'Οθωμανών συνίστανται μάλι-

 272. Κατά δε συνδυασμόν μεταβολής δ έστι δύο φθόγγων της κλίμακος κινουμένων είς δίεσιν και υψεσιν, μετ' αλλήλων έκαστων, εκφύονται χρόαι 60 (α) από της οποίας ίδου εκτίθενται όκτω.

 $\pi\alpha$  >  $\gamma\alpha$  de  $\varkappa\epsilon$   $\zeta\omega$  ? ( $\beta$ ).  $\pi\alpha$  o  $\gamma\alpha$  de  $\varkappa\epsilon$   $\zeta\omega$  d ( $\gamma$ ). πας γαδι κές νη (δ).  $n\alpha \delta \gamma \alpha \delta \varkappa \epsilon \zeta \omega \nu \eta (\epsilon).$  $n\alpha \beta \leq \delta \epsilon \times \epsilon \subseteq \nu \eta \subseteq 0$ .  $\pi\alpha$  b b di ne  $\zeta\omega$   $\nu\eta$   $(\eta)$ .  $\pi a$  β a δι xε ζω a (θ).  $\pi a$  β a γ a δ xε  $\theta$  γ  $\eta$  (ι).

Παρομοίως δε παράγονται και αι λοιπαικλίμα-

κες , έως των έξήμυντα.

 273. Κατὰ δὲ συντριασμὸν ἐκφύονται χρόαι 160 (χ) ἀπὸ τὰς ὁποίας ἰδοὺ ἐχτίθενται τέσσαρες.

στα έχ τών κλιμάκων, σημειόνομεν τὰς δλίγας ταύτας κλίμαχας με τὰ δεόματα τῶν μαχαμίων.

τον είομον ,, Έφοιξε γη, κατά την κλίμακα (λ).

α) Επειδή τὰ μεταβλητικά σημεϊά είσι δύο, και έκάτερον δίς λαλαμβάνεται, άρα τὰ δύο δμοῦ = 2. 3 = 4. Έπει δε και οι φθόγγοι, μεθ' ων γίνεται ο συνδιασμός, είσιν 6, άρα ς: =15. "Ωστε 15. 4 == 60.

πατας με τα ονοματά των ματαμιών.

7) Όταν αύτη ή κλίμας παράγη μέλος, δνομάζεται μακὰμ Κιουρδί. — δ) Αύτη δὲ, Μπουσσελίκ. — ε) Αύτη δὲ, Σαξηγκιάς. — ζ) Αύτη δὲ, Χιτζάζ. — η) Αύτη δὲ, Σεμπᾶ. — θ) Αύτη δὲ, Χισάς. — ι) Αύτη δὲ Χουζάμ. — κ) Αύτη δὲ, "Εβιτζ. — λ) Αύτη δὲ, 'Ατζέμ. — μ) Αύτη δὲ, Μαγούς. — ν) Αύτη δὲ, Ζαβίλ. • ξ) Αύτη δὲ, Σεχνάζ.

\* Ο Ποωτοψάλτης Παναγιώτης δ Χαλιάτζογλους ἐμέλισε

β; Αυτη μέν λέγεται Ζαβίλ κιουρδί. — γ) Αυτη δε Σεχνάζ μπουσσελίκ. — δ) Αυτη δε Ατζεμ ἀσιράν. Ταύτης παρά-δειγμα έχεις μίαν δοξολογίαν Χουρμουζία διδασχάλα είς ήγον βαρύν ? νη πα ? γα δι κε ?. - ε) Χισάρ μπουσσεγον βαρύν ? νη πα ? γα δι κε ?. — ε) Χισαρ μπουσσελίκ — ζ) `H το πλαγίου διστέρου ήχου κλίμαζ. — η) Νισαμειρίκι. — θ) Σεχνάζ τέλιον. — ι) Αρεζιπάρ. Εδώ δε ζ ζω ξφεσις είναι δ βαρύς ζω, δν δίδει δ τροχὸς δπὶ το βαρύ, δς τις είναι ήμιτόνω βαρύτερος τῶ ζω, δν δίδει το διαπασών. — κ) Επειδή τρία είσι τὰ μεταβλητικά σημεία, καὶ ἐκάτερον = 2, ἄρα τὰ τρία = 2. 2. 2 = 6, 2πεὶ δὶ καὶ οὶ φθύγγοι, μεθ $^*$  ων γίνεται δ συνεριασμός, είσιν 6,

no  $\xi$  & di  $x \in \mathcal{P}$   $v\eta$  (a).  $\pi a \, \mathcal{P}$   $\gamma a \, \mathcal{P}$   $x \in \mathcal{P}$   $v\eta$  ( $\beta$ ).  $\pi\alpha$  β8 δ δι  $\alpha$ ε γ δ (γ).  $\pi\alpha$  β8 γ δι γ ζω δ (δ).

Τούτον τὸν τρόπον παράγονται καὶ αἱ λοιπαὶ

zατά συντριασμόν zλίμαzες, έως τών 160.

§. 274. Κατά δὲ συντετρασμόν μεταβολής, ἐκφύονται χρόαι 240 (ε)… χατά δὲ συμπεντασμὸν μεταβολής εχφύονται χρόαι 192 (ζ) καὶ κατά συνεξασμόν, 64 (η). "Ωστε, όταν είναι Προσλαμβανόμενος ὁ πα, αἱ παραγόμεναι ἐκ τῆς διατονικῆς κλίμακος του διαπασών δυναταί χρόαι συμποσούνται

278 (3).

 275. Όταν δε ύποτεθη ὁ Προσλαμβανόμενος έπὶ ήμιτόνου, δύο μύναι κλίμακες, αἱ ἔχουσαι ὅλες τες φθόγγους υφέσεις η διέσεις δεν εμπεριέχονται είς τας 728. Άλλ' έπειδή δέν εύρίσκεται μελφδία, τῆς ὁποίας ἡ αλίμαξ ἔχει τὸν προσλαμβανόμενον ἐπὶ ήμιτόνου, καὶ δὲν ἔχει κάνένα τόνον ἐν ὅλφ τῷ διαπασών, περί τέτων οὐδένα λόγον ποιδμεν. Καὶ ακόμη δταν δέν είναι προσλαμβανόμενος δ πα, δύο

α) Αυτη λέγεται Νισσαμπούρ. - β) Σουμπουλέ. - γ) Χουμαγιούν. - δ) Καρτζιγάρ.

ãρα 444=20. "Ωστε 8. 20 == 160.

ε) Ἐπειδή τέσσαρά είσι τὰ μεταβλητικά σημεία, ἴσα είσὶ πατὰ τὰ εἰρημένα τοῖς 2. 2. 3. 2 = 16. Επεί δε καὶ οἱ φθόγγοι, μεθ' ών ήνεται ὁ συντετρασμὸς, εἰσὶν 6, ἔσται ἄρα + 14.1= 15, ώστε 15. 16 = 240.

ζ) Πέντε όντα τὰ μεταβλητικά σημεία, εἰσὶν ἴσα 2.2.2.2.2 = 32. Καὶ ἐπειδή ὁ συμπεντασμὸς τῶν Ες φθόγγων γίνεται obrw + + + + + == 6. Aga 32.6 == 192.

η) Εξ δυτα τὰ μεταβλητικά σημεία, ίσα είσι 2.2.2.2.2.2 = 64. Και επειδή δεν ἀπομενει πάνενας ἄλλος τόνος πλήν τα εν τῷ προσλαμβανομένω, οῦτε αῦξησις τῶν χροῶν γίνεται uara ouriguoubr. "Boti yao + + + + + + - 1. "Oser tar πολλαπλασιασθή τὸ 64 ἐπὶ τὸ 1, ἔσται τὸ αὐτό.

<sup>3)</sup> Diore 12 +60+160+240+192+64+728.

ξτι χρόαι παράγονται ἀφ' ξεάστου τόνου, μία μέν ή ἔχουσα αὐτὸν δίεσιν, καὶ ἄλλη ἡ ἔχουσα αὐτὸν ὑφεσιν. Καὶ ἐπειδὴ οἱ Προσλαβανόμενοι, οἱ τινες δύνανται νὰ ἔχωσι τὸν πα δίεσιν καὶ ὑφεσιν εἰναι εξ, δώδεκα χρόαι ἄκόμη ἐκφύονται. 'Ωστε ἀπὸ μιᾶς διατονικῆς κλίμακος τε διαπασών εἰναι δυνατὸν νὰ πα

ράγωνται χρόαι 740.

\$. 276. Ευρίσκεις δε, είς ποίαν χρόαν ανάγεται έκάστη κλίμας δοθείσα, με το να ποιήσης προσλαμβανόμενον αὐτῆς τὸν πα, ἐὰν αὐτὸς δέν εἶναι ἐπὶ ήμιτόνου. Λοιπον ή μέν, κε ο δ πα βα έ δι, κλίμαξ ανάγεται είς την, πα βε & δι κε \$ 6, χούαν ή δέ δι κε 67 πα ε γα, είς την πα όγα δι κε ό ?. κ.τ.λ. §. 277. Ευρίθη εύλογον, όταν μελίζωσι καὶ οί Έχχλησιαστιχοί μουσιχοί, νὰ μεταχειρίζωνται χλίμακα μίαν από τὰς τοιαίτας χρύας φθάνει μόνον νὰ άποθείζωσιν, ὅτι πρὸ αὐτῶν μετεχειρίσθησαν καὶ άλλοι εχχλησιαστικοί μεσικοί τοιαύτην χρόαν είς κάμμίαν ψαλμιρδίαν και έτι να πλησιόζωσιν είς ένα ά-, πὸ τοὺς ὀπτω Ἡχους. Οὕτως ὁ Δανιὴλ εἰς τὴν ὑπ' αὐτοῦ μελισθεῖσαν,δοξολογίαν μετεχειρίσθη τὴν Xρόαν, ζω νη πα βε 3 δι ! διως μετεχειρίσθη ταύτην καὶ ὁ Βαλάσιος καὶ ὁ Πέτρος ὁ Γλυκύς εἰς τούς καλοφωνικής είρμούς και έτι δέν άπομακούνθη και τέ βαρέος ήχου.

